Introduzione alla

REGOLA DEL CARMELO

La_Regola del Carmelo & sempre stata al centro dell’attenzione e della vita del Carmelo. E’
fondamentale anche oggi fare una ricognizione delle intuizioni evangeliche iniziali che vi
sono contenute. Innanzi tutto la Regola nella sua semplicita lineare rimane sempre
migliore dei suoi commentatori.

Una chiave d’interpretazione fondamentale sarebbe quella della “Chiesa comunione”,
generata dalla Parola e che ha nell’Eucarestia la sua forma e il suo centro; un’altra
sarebbe la rilevanza spirituale e teologica della “diaspora”, della posizione di frontiera in
cui la Regola & nata: cosi vicina agli “infideles” e alle comunita orientali separate.

CONTESTO STORICO

L’epoca dei primi eremiti del Carmelo — coloro che ricevettero la Regola tra il 1206 e il
1214 — era ancora il Medioevo. L’occidente era al tramonto di un tempo in cui si era
cercata una sintesi tra progetti temporali e strutture religiose (sec XlII-XV). Sono tempi di
grandi guerre, di scismi, di distacco dei capi delle Chiesa dalle masse popolari, di disastri
ecologici (peste, terremoto, carestie) che degradano la vita dei credenti e la vita religiosa
al cui interno invano reagiscono le “riforme o osservanze”. Si aggiunga l'incubo secolare
dei “turchi” che premono da oriente e minaccia la sopravvivenza stessa della cristianita,
contro le quali i principi cristiani sollecitati dalla chiesa di Roma muoveranno guerra tramite
le Crociate. L’epilogo di questa storia sara tragico: lo scisma tra le chiese del nord Europa
e quelle del sud e l'avvento del Rinascimento e dellumanesimo che metteranno in crisi
tutta la cultura cristiana, con la proposta di una antropologia che si allontana dalla
Rivelazione cristiana e privilegia I'autonomia critica e creativa delle possibilita umane.
Ogni famiglia religiosa € nata da un’esperienza dello Spirito, come dono che scende
dallalto a beneficio di tutta la Chiesa. Ritornare alle sorgenti di questo dono significa
individuare come si € chiamati ancor oggi a vivere in modo originale nella Chiesa la
sequela Christi ma anche la “compagnia” con 'uomo, con la storia, con le sue angosce e
le sue speranze.

IL TESTO DELLA REGOLA E IL SUO AMBIENTE

La redazione attuale della Regola del Carmelo rappresenta lo stadio finale del testo
chiamato “vitae formula”, consegnato da Alberto di Gerusalemme agli eremiti del Carmelo
agli inizi del 1200 e poi riveduto e stabilmente definito da Innocenzo IV nel 1247. La nostra
storia non nasce da un fondatore, ma da un gruppo di laici impegnati che si sono affidati
alla S. Madre Chiesa perché redigesse per loro una “formula” di sequela secondo il loro
particolare carisma.

Alberto di Gerusalemme: Alberto degli Avogadro, nacque a Castel Gualtieri verso il 1150 e
entro trai Canonici Regolari di Santa Croce di Mortara (Pavia). Fu priore nel 1180. Fu
nominato vescovo di Bobbio e poi di Vercelli e si distinse come uomo di governo (indisse
un famoso sinodo) e di pace. La Santa Sede gli affido la risoluzione di problematiche nate
intorno ad Ordini religiosi del suo tempo. Fu nominato, da papa Innocenzo lll, patriarca di
Gerusalemme (1205) dove arrivdo I'anno seguente ponendo la sua sede in Accon (S.
Giovanni d’Acri). Anche in questo ufficio esercitd la sua capacita diplomatica e di
conciliazione a servizio della Chiesa d’Oriente, cosi pressata dalla minaccia dell’'lslam.
Mori nel 1214 durante una processione, in seguito alle coltellate del Maestro del’Ospedale
di Santo Spirito ad Accon, che aveva deposto per cattiva condotta. Fu a Gerusalemme

1


https://docs.google.com/document/d/1jZPgdQ1bnq9Gln5HmA_GekS32QfjoB5TN2WiM-HWkIE/edit?usp=sharing
https://docs.google.com/document/d/1jZPgdQ1bnq9Gln5HmA_GekS32QfjoB5TN2WiM-HWkIE/edit?usp=sharing

che Alberto diede alcune tracce di vita agli eremiti “presso la fonte al Monte Carmelo” in
forma di lettera. E’ Alberto stesso che la chiama “vitae formula” perché non la poteva
chiamare Regula, al modo delle classiche Regole antiche, ma era soltanto una norma di
vita che si poteva dare a un gruppo di laici fervorosi, né canonici né monaci (anche nei
testi francescani si usa la stessa formula). La lettera & indirizzata a un certo B. che la
tradizione posteriore (XIV sec.) ha identificato in Brocardus, ma senza alcuna certezza.
Non ci sono copie originale di questo documento, ma abbiamo trascrizioni del testo antico.
La trascrizione piu antica € in una antologia storica dell’Ordine del XIV secolo e sembra
essere piuttosto attendibile.

Oggi con il nome di Regola si intende il testo albertino nella redazione contenuta nella
bolla pontificia Quae honorem Conditoris, di papa Innocenzo IV del 1 ottobre del 1247.
Con questo intervento il testo “albertino” otteneva la verifica e I'approvazione papale,
mitigandolo in alcuni punti. La bolla papale originale venne perduta ma ne rimane una
copia, anche se presenta alcuni errori dellammanuense. Prima di Innocenzo IV, Onorio Il
si era interessato degli eremiti del Monte Carmelo: nel 1226 ne riconobbe la presenza e la
“vitae formula” in modo regolare esortandoli a viverla come opera di penitenza. Era
un’implicita ma generica approvazione. Papa Gregorio IX nel 1229 con la Bolla Ex officii
nostri interpreta alcune norme del testo e ne specifica altre: proibisce all’eremo di avere
delle rendite, ma soltanto asini maschi e un po’ di allevamento di animali. Proibiva
I'imposizione di un superiore contro la volonta della maggioranza e il permesso di
celebrare I'Eucarestia anche in tempo di interdetto.

Innocenzo IV aveva inoltre dato il permesso di vivere questuando: questa indicazione dice
che la loro vita si stava avvicinando a quella dei “mendicanti” in occidente. Inoltri con una
bolla del 1246 invitava i vescovi ad accogliere benevolmente gli eremiti del monte Carmelo
che stavano approdando in Occidente. Tra il 1228 e il 1238 molti eremiti giunsero in effetti
in Europa con una proria autonomia liturgica e cominciando a chiamarsi Ordo. La vitae
formula con Innocenzo IV si adattod alla nuova realta e prese la forma di una Regula. |
carmelitani diventano regulares, differenziandosi del tutto e definitivamente dai “laici in
penitenza” che avevano cominciato I'esperienza eremitica in Terra Santa. Con
'approvazione fondamentale fu lintroduzione dei tre voti, la mensa in comune, la
celebrazione comunitaria della lode. In questo modo il gruppo carmelitano chiedeva in
sostanza che fosse riconosciuta egualmente possibile — agli effetti pratici- sia la vita
eremitico-cenobitica che quella piu caratteristica delle fraternita evangelico-apostoliche dei
“‘mendicanti”. Solo in seguito prevarra la seconda forma di vita per una serie di complesse
ragioni storiche tra cui il diffondersi dell'impegno scolastico e la clericalizzazione favorita
da Roma. Soltanto dopo molto tempo il gruppo carmelitano avrebbe trovato la sua “vera
forma”. L’azione di Innocenzo IV si presenta come completamento del processo di
maturazione dell’identita collettiva dei carmelitani.

Intorno la 1430 I'Ordine chiese ufficialmente la papa di “mitigare” alcune prescrizioni del
testo della Regola: rimanere sempre nelle celle, 'astinenza perpetua dalle carni e il tempo
di digiuno. Eugenio IV con la bolla Romani pontificis del 1432 concesse quanto
chiedevano riducendo l'astinenza a tre giorni della settimana ma non in Avvento e
Quaresima; inoltre concesse due ore di “ricreazione”, dopo il pranzo e dopo la cena, in cui
il religioso poteva stare fuori dalla cella. Con queste mitigazioni tuttavia non si perse
'essenza del carisma carmelitano; si applicd quello che anche il Concilio Vaticano Il dice
quando chiede che “il modo di vivere, di pregare, di agire deve convenientemente
adattarsi alle odierne condizioni fisiche e psicologiche dei religiosi, come pure... alle
necessita dell’apostolato” (PC3). Restd sempre nell’Ordine una certa nostalgia per la

2



regola Albertina che il contesto storico aveva reso praticamente irrecuperabile. L’'Ordine
non poteva tornare eremitico, ma non doveva perdere una sensibilita di fondo: custodi
sempre un eremitismo del cuore, una capacita vitale di coltivare una sensibilita per la vita
interiore. Anche Teresa di Gesu — artefice della nuova fondazione dei “Descalzes” ispirata
dalla vitae formula — in realta si rifece alla Regola approvata da Innocenzo IV. Teresa non
si fece scrupolo ad adottare soluzioni “mitigate” quando le circostanze lo necessitavano
(per I'astinenza dalle carni a Soria e Malagon, e per le rendite ancora per Malagon). Anche
lei aveva capito che certe forme di ascesi non erano essenziali al carisma. Scriveva nel
1576 a p. Mariano: “Bisogna premere molto sulle virtu e non sul rigore”. L’'essenziale
rimane il desiderio di vivere la fraternita secondo lo stile dei primi cristiani di
Gerusalemme, come €& descritto negli Atti degli Apostoli. Questo nucleo € piu
fondamentale delle stesse strutture eremitiche che in un primo momento hanno
esteriorizzato il progetto.

MOVIMENTI E CORRENTI SPIRITUALI

Ci riferiamo la mondo cristiano occidentale perché pare che non si possa onestamente
riconoscere alcuna relazione di rilievo con la vita religiosa orientale. Nei secoli XIl e XIII ci
fu una profonda crisi del monachesimo “urbanizzato” in cui i monasteri era diventati
piccole citta con la loro gerarchia, economia e organizzazione sociale. Emerge il desiderio
di riproporre i valori evangelici senza la pesantezza di queste strutture, vivendo alla lettera
il vangelo. Furono soprattutto laici, penitenti, che rifiutarono questa forme di vita cristiana,
preferendo il distacco, la poverta, la semplicita e 'umilta di vita. Cosi tra il 1100 e il 1200 si
registra un moltiplicarsi di forme eremitiche che nascevano da un forte desiderio di fuga e
di solitudine, seguendo Cristo in “vera poverta”, lottando contro il mistero del male
nascosto nel cuore di ogni uomo. Si pratica nei gruppi la comunione dei beni, dando ampio
spazio alla preghiera e alla mortificazione. Tutte queste esperienze sono accomunate
dall'unico ideale della chiesa primitiva di Gerusalemme. Ma anche il testo matteano (cap.
10) sta diventando il vero modello della vita religiosa e fu soprattutto Francesco a farne il
nucleo centrale del suo progetto.

Insieme a una rinascita della vita eremitica, riprese 'usanza del pellegrinaggio in Terra
Santa, pellegrinaggio che si innesta sulla nuova esperienza delle Crociata.

Nasce cosi il fenomeno degli eremiti itineranti che vogliono interiorizzare i valori di una
emarginazione volontaria, la vita come esodo, la poverta, 'abbandono a Dio. Tali valori
erano cercati in maniera eminente nella peregerinatio hierosolymitana: cioé un nuovo
grande esodo che era costituito dal ritorno alla terra storica di Gesu, in quel tempo contesa
tra islam e cristianesimo. Le Crociate non furono solo guerra e distruzione ma anche il
desiderio di tornare a un cristianesimo piu autentico, quasi un simbolo della volonta di
rifondare il cristianesimo appesantito dal suo essere “nel mondo”. La maniera di vivere di
coloro che “per primi erano venuti alla fede” (At 4,32) ha sempre attirato la simpatia e la
nostalgia dei cristiani di tutti i secoli. Con questo desiderio era possibile inventare una
nuova qualita di vita che assumesse i simboli della Terra di Gesu, piu evangelica, piu
libera nell’obbedienza radicale a Cristo Signore (obsequium). L’esperienza dell’esodo e
Gerusalemme furono i due temi fondamentali che ispirarono I'intuizione dei primi eremiti
carmelitani.

Paradossalmente gli eremiti erano piu coinvolti nella vita del mondo di quanto non lo
fossero i monaci, le cui strutture tendevano a isolarli dalla societa. La necessita di
sostenersi, di vendere o barattare i prodotti del lavoro manuale, |i costringeva a essere a
contatto con la gente. Intanto i re e il popolino li cerca per consiglio e guida spirituale.
L’eremita non si fa scrupolo di lasciare la solitudine per una infinita di ragioni: si mette in
strada come predicatore itinerante, se crede che I'amore del prossimo lo necessiti. E

3



frequentemente fugge dal paese nativo, mettendosi in pellegrinaggio. Il luogo privilegiato &
la Terra Santa anche dopo che fu invasa dai Turchi. Rimaneva infatti un Regno latino che
poteva dare asilo a questi intrepidi pellegrini. Il pellegrinaggio aveva un carattere
penitenziale, come poi la Crociata, e spesso era suggellato dal voto di rimanere in Terra
Santa. Il pellegrino e il crociato “seguono Cristo’come nell’uso feudale si serve il padrone:
si dedicano anima e corpo a servizio del Signore, pronti a sacrificare la vita per occupare e
difendere il patrimonio di Cristo in terra. Riconquistare la Terra Santa significava restituire
il Regno di Cristo ai suoi fedeli. Nel XlI sec. i crociati riuscirono a stabilire il Regno latino di
Gerusalemme in Siria e Palestina e in particolare i franchi riuscirono a prevalere sulle citta
costiere e Acri divenne il porto piu sicuro dove sbarcavano le folle dei pellegrini in Terra
Santa. In queste terre rifiori la Chiesa latina e vennero fondati monasteri maschili e
femminili.

Nel 1187 Saladino con la sconfitta di Hattin rese impossibile la vita eremitica nella
Palestina e gli eremiti si radunarono nel territorio liberato durante la terza Crociata sul
litorale da Tiro a Jaffa chiamato appunto Regno latino di Gerusalemme. Dopo Hattin il
patriarca di Gerusalemme fissd la sua residenza in Acri. Gli eremiti si riversarono sul
Monte Carmelo, piccola catena montuosa che si protende sul mare in un promontorio alto
circa 200 metri. L'accesso al Monte Carmelo, che divenne il simbolo del cammino
delluomo verso Dio, &€ ovunque molto difficoltoso: i suoi fianchi sono segnati da torrenti e
burroni e non offrono passaggi naturali da un capo all’altro. Per questo il Carmelo offre un
luogo privilegiato per la preghiera.

TESTIMONIANZA ARCHEOLOGICA
Gli eremiti latini si stabilirono presso la “fonte di Elia”, che offriva acqua
per tutto I'anno, e inizialmente occuparono una vecchia laura bizantina
abbandonata. Vi sono diverse laure sul Monte Carmelo come
testimonianza di una vita eremitica che precede di molto i frati
carmelitani.

Attualmente nel Wadi es-Siah si trovano i resti di questa laura bizantina.
Infatti i due lati della stretta valle dove é situato il monastero € piena di
eremitaggi e oratori intagliati nella roccia, le cui rovine si possono
ancora vedere. La piu interessante € una grotta a doppio piano che
sembra essere stata adibita a scuderia o stalla, perché vi sono diverse
mangiatoie. Restano pero sulle pareti del vano inferiore dei frammenti di
intonaco di colore blu che fanno supporre che prima di essere una stalla
doveva essere stata la cappella rupestre della laura bizantina. Quando
gli eremiti del monte Carmelo ricevettero I'ordine di costruire un oratorio
in mezzo alle celle, I'antica chiesa fu sconsacrata e adibita ad accogliere
muli o asini (maschi) che servivano agli eremiti per trasportare i pesi e
per viaggiare sull’esempio di Gesu. Si suppone che la cappella fosse
dedicata a Maria e forse questo era I'uso degli eremiti di quel tempo,
che anche gli eremiti carmelitani del XIlll secolo seguirono. Il
riadattamento della cappella in scuderia potrebbe essere avvenuto dopo
la Bolla di Gregorio IX (1229) che permetteva agli eremiti di avere asini
maschi, un po’ di pollame e animali da allevamento (probabilmente
capre per il latte). Si escludono le asine per impedire che i frati
guadagnino denaro con l'allevamento degli asini. Immaginiamo che gli
eremiti latini all’inizio del loro insediamento usarono la grotta come
cappella e continuarono cosi finché non ebbero la loro Regula e
costruirono il loro eremo di cui resta:



- la cella a due camere del priore posta all'ingresso del complesso
monastico “iuxta introitum loci” (una camera serviva da cella e I'altra
da parlatorio) perché il priore aveva il compito di accogliere per
primo o pellegrini che venivano a visitare gli eremiti;

- l'oratorio con il campanile: un sedile di pietra circondava tutt'intorno
le pareti dell’oratorio ed esso da una tonalita monastica all'interno
della cappella;

- il monastero a forma quadrata che si elevava su piu piani perché lo
spazio disponibile nel wadi non era molto;

- la scala monumentale

- due tombe: una di un monaco e [laltra probabilmente di due
benefattori che vollero essere sepolti nell’eremo.

Il pellegrino che giungeva poteva dissetarsi a due fonti perenni, una
detta di Elia perché il Profeta soleva abbeverarvisi, incanalate dagli
eremiti e pregare nella cappella dedicata alla Beata vergine Maria. Un
eremita avra senza dubbio raccontato ai pellegrini le tradizioni
plurisecolari del wadi, dove i figli dei profeti avevano vissuto nelle grotte
circostanti.

(cfr. E. Friedman, I primi carmelitani del monte Carmelo, ed. ocd, pp.

147- 158)

Il luogo scelto per I'eremitaggio, la Fonte di Elia & significativo: esso avra una profonda
influenza sulla storia successiva dell’Ordine. Elia era considerato, gia negli scritti patristici,
come il modello e il fondatore della vita eremitica e dell’esistenza di una vita spesa in
adorazione della Presenza di Dio. | carmelitani volevano continuare la vita che Elia aveva
inaugurato in quel luogo. Portavano un abito di lana non tinta, con cintura, scapolare e
cappuccio, su cui poteva esserci un mantello a barre chiare e scure.

REGOLA “MEDIEVALE”

| “nostri santi Padri” furono prima crociati piu 0 meno “cavallereschi” e poi furono eremiti.
Eremiti e crociati che chiedono la tutela del Patriarca di Gerusalemme, come in Europa
Francesco quella del Vescovo di Assisi, secondo una mentalita di obbedienza alla Chiesa,
ma anche di concreta garanzia di sopravvivenza tra le vicende storiche della Chiesa e
della societa feudale. A noi puo fare effetto leggere uno squarcio della “Regola dell’Ordine
Cavalleresco Portoghese di Avis” (1202): “Viene creata una milizia di cavalieri, il cui
compito sia di difendere in guerra la religione, esercitare la carita in pace, devastare le
terre dei Mori con continue incursioni, e di portare sull’abito il segno della religione, cioé un
cappuccio di piccola misura, con uno scapolare siffatto che non impedisca ai combattenti
in battaglia. (...) In guerra abbiano la corazza, spada e lancia a seconda della robustezza
di ognuno (...) ponendo sempre la speranza nell’armatura della fede. In tempo di pace si
alzino per 'orazione e sentano la Messa e digiunino ogni venerdi, dormano con i cappucci
piccoli; se mangiano insieme, osservino il silenzio; accolgano i pellegrini, onorino gli
anziani e considerino il gran maestro come padre e guida, e in tutte le cose osservino la
Regola del santo padre Benedetto”. Questi sono i Cavalieri che partono per la Terza
Crociata, quella che piu ci riguarda e la piu “cavalleresca”.

Chi entra in contatto con l'oriente, cristiano o islamico, ne restava certamente affascinato.
Ma la Regola ha un taglio nettamente occidentale: innanzi tutto nel fatto di essere scritta in
latino e porta i tratti di una biblicita accentuata come le Regole monastiche orientali che
influenzeranno poi anche quelle occidentali. Sembra che ci sia stato un abbozzo di scritto
da parte degli eremiti inviato ad Alberto prima di scrivere la Regola: il “poiché ci chiedete

5



che in corrispondenza col vostro propositum di vita” (n.2) lo indica chiaramente. Gli
eremiti hanno un loro progetto di vita che affidano al discernimento della Chiesa. Essi si
mettono sotto I'obbedienza di Alberto ancora prima che sotto quella del loro priore, che ha
un potere soltanto in quanto delegato dalla Chiesa stessa. Alberto si rifa al passato e tiene
presente i “Sancti Patres” (n.2) e dona agli eremiti un testo piu didattico, umano e
spirituale che giuridico.

Innanzi tutto si trova delineata la struttura gerarchica di un monastero classico: il priore e
eletto, ma riceve la sua autorita soprattutto dalla Chiesa, che delimita i suoi poteri e che
garantisce I'attuazione della promessa di cristo: “Chi ascolta voi, ascolta me” (Lc 10,16; R
20). Per questo il priore non ¢ il primo e il padrone, ma l'ultimo e il servo ad esempio di
Cristo. Non é la struttura medievale che prevale, con il signore e i suoi vassalli, ma quella
evangelica che ha al centro la sequela di Cristo che in termini medievali & detta
‘obsequium”. Rimane invece un tocco medievale nella struttura materiale del monastero: il
priore sta allingresso del monastero per vigilare, come sentinella, ma anche come
“castellano”, cioé come colui che esprime la cortesia dell’ospitalita. Il centro della vita del
monastero € l'oratorio dove ci si ritrova ogni giorno “audienda missarum solemnia”:
'Eucarestia € il convito festoso e solenne degli eremiti (probabilmente inizialmente
I'Eucarestia era celebrata solo la Domenica, giorno del Signore). Soltanto in seguito gli
eremiti si riuniranno anche per i pasti. Non si parla di sale di lettura e scrittura: gli eremiti
rivalutano semplicemente il lavoro manuale, senza escludere altre “giuste occupazioni”
come poteva essere I'accoglienza dei pellegrini. Il lavoro occupa il tempo non impiegato
direttamente al dialogo e all’ascolto di Dio attraverso la Lectio divina e la preghiera. Gl
eremiti rifiutano lo spirito mercantilistico proprio della loro epoca e I'accumulo di ricchezze
personali e comunitarie. Questo € il primo vero segno “profetico” dei carmelitani. Inoltre i
un tempo in cui si cura la narrazione di gesta cavalleresche e amorose che portano
allevasione, gli eremiti scelgono seriamente di tornare alla Parola di Dio. Alla
idealizzazione della donna in senso mondano contrappongono la loro devozione di “servi
di Cristo” all’'umile Ancella di Dio.

IL PROGETTO CARISMATICO DELLA REGOLA
Il propositum € il momento della spontaneita del carisma e anche della sua marginalita
rispetto alle forme religiose di allora. Il propositum impegnava i pellegrini a vivere nella
terra di Gesu, disponibili e dipendenti da lui, fedeli alla sua legge e alla sua Parola, come
veri servitores del Dominus loci. Questo era anche I'obsequium, la loro sequela dietro a
Cristo. Acquista un notevole risalto la parola in obsequio all'inizio della Regola, se letta
con il senso della mentalita medievale e del particolare movimento di impegno per Cristo
per aiutare la riconquista della sua terra. Essi prendevano parte alla riconquista sia in
forma spirituale sia materiale, con offerte. Poverta, preghiera, solitudine e fraternita erano
“le armi spirituali” con cui lottavano per il Regno di Cristo. Alberto raduna questi laici in un
collegium: con la possibilita di eleggersi un capo e di avere un riconoscimento giuridico
con il discernimento della Chiesa.
Non & opportuno oggi contrapporre propositum primitivo e la Regula cosi come € stata
codificata da Innocenzo IV: c’é un filo rosso che li accomuna e che & opportuno cogliere
per non cadere nel tranello di credere che aumentando le austerita si sia piu fedeli la
carisma. Anche s. Teresa ne era pienamente convinta. Quello che occorre evidenziare ¢ |l
segreto vitale (intuizione evangelica, carisma) che sta alle radici del propositum.
Il modello di vita della Regola & dinamico e aperto, cioé pud favorire un adattamento delle
coscienze dei singoli e poi delle strutture.

1. Principio fondamentale: la sequela di Cristo, generosa, fedele, senza ambiguita, né

interiori, né nella comunita.



2. Strutture di comunione: la presenza di un’autorita, eletta dal collegium; la
disposizione materiale dei luoghi; la corresponsabilita nei casi piu significativi
(decisioni che pesano sulla vita del gruppo in modo importante); 'amministrazione
in comune dei beni (R 1.4-5.7.10).

3. Fondamenti vivi della fraternita: Parola e preghiera, fraternita, comunione dei beni,
verifica periodica della fedelta, riconciliazione, soprattutto centralita della memoria
pasquale (Eucaristia quotidiana). Qui sembra essenziale il modello della prima
comunita di Gerusalemme (R 8-13).

4. Per fortificare I'uvomo interiore: esigenze di una vita radicale: ascesi corporale
(digiuno e astinenza) che ha anche il significato di una esistenza “liberata” da
tendenze edonistiche (R14-15); purificarsi da ogni ambiguita, attraverso la lotta
spirituale, il lavoro manuale, I'autenticita dei rapporti interpersonali. Per queste due
vie si arriva a un’autentica vita in Cristo: pie vivere in Christo (R 16-18).

5. Maturita della comunita: attraverso tutto questo cammino la comunita pud sperare
di raggiungere una stabilita matura in senso evangelico. Se ne avra una prova nel
ruolo di servo del priore e nello spirito di fede con cui i fratelli accolgono la sua
guida (R 19-20): cioé tutti vivono davvero “secondo la Parola” e la mettono in
pratica.

6. Il discernimento e la fedelta generosa: sono un segno di un cammino riuscito in
pienezza, saggio, ma anche aperto a nuovi orizzonti, per vivere I'attesa del Signore
che torna; senza pigrizia, ma anche senza esagerazioni smodate (R 21).

Secondo questa interpretazione il punto centrale della Regola non € piu soltanto il precetto
della preghiera in solitudine, ma la Regola va presa in tutta la sua globalita, perché ogni
elemento ha la sua necessita. Un tempo la “perfezione” era vista soprattutto nella “fuga dal
mondo”. Oggi la sensibilita si & arricchita, soprattutto perché il concilio ha messo come
‘centro e culmine” della vita della Chiesa I'Eucarestia; di conseguenza I'elemento di
fraternita & tornato ad avere il suo grande valore evangelico. La preghiera in solitudine € la
porta che introduce altri valori che sono la germinazione naturale della Parola.

VALORI PROPRI DEL CARISMA

Diamo ora alcune linee di fisionomia spirituale del carmelitano come emergono dalla
Regola. L'obsequium Jesu Christi € al centro dell'impegno cristiano e monastico. Cioé una
dipendenza vitale da Cristo e dalla sua Parola che lo deve portare a una trasformazione in
Lui. Questa adesione interiore deve portare a una obbedienza radicale a Cristo sia del
singolo monaco sia di tutta la comunita: sine fide impossibile est placere Deo,; de solo
Salvatore speretis salutem. Per arrivare a dare corpo e sostanza a questo cristocentrismo
si ritengono importanti alcuni elementi ambientali: il poter stare in solitudine nelle proprie
celle, la celebrazione comunitaria della lode salmica e dellEucarestia quotidiana, la
“celebrazione” della mensa fraterna comunitaria. Ognuno ha uno spazio personale che
pero e sottoposto al discernimento del priore e dell’'intera comunita. Al priore spetta la cella
che facilita il suo compito di custode e garante della vita ordinata e dell’accoglienza
premurosa degli ospiti. Questa norma sulla cella del Priore € forse unica in tutte le Regole
monastiche conosciute, e potrebbe avere delle risonanze bibliche: per esempio |l
riferimento a “Cristo porta” (Gv 10) e “servo” (Lc 22,27) che da la vita. L’autorita del Priore
e chiamata in causa anche per 'amministrazione e la distribuzione dei beni in comune
attraverso un fratello da lui incaricato e attento alle necessita dei fratelli. Probabilmente nel
testo albertino questo fratello si occupava anche del fatto che il vitto fosse portato negli
eremitaggi dei singoli monaci, quando non c’era ancora il refettorio in comune.



Tuttavia la massima attenzione e data ai valori dello spirito. Primeggia la Parola, cercata e
amata come fonte di vita e come riferimento per la vita quotidiana dell’eremita. La Parola
di Dio condiziona ogni aspetto: sia la solitudine, dove si sta soprattutto per meditarla e
pregarla (due momenti della Lectio divina classica); sia i momenti comunitari dove la
Parola & la sostanza della lode salmica, & ascoltata durante i pasti, & il valore di
discernimento per vivere il servizio di priore e I'obbedienza dei fratelli. | capitoli sul
combattimento spirituale, sul silenzio e sul lavoro sembra il risultato di una Lectio
comunitaria piu che un insieme di prescrizioni normative.

L’Eucarestia € al centro di tutto perché fa sintesi tra Parola, lode, comunione dei beni e
riconciliazione fraterna. E’ la fonte della vita comunitaria che ha come legge la carita, il
servizio di riconciliazione e l'apertura verso un cammino di pienezza a cui & chiamata a
partecipare tutta 'umanita: custodia ordinis e animarum salute (R 13).

Nutriti e trasformati dalla Pasqua del Signore, i carmelitani devono esprimere nella vita
alcuni valori significativi: la penitenza, la laboriosita, il distacco, la riconciliazione,
all'autocontrollo, 'umile obbedienza, il servizio, la moderazione. Un tale impegno spirituale
portera l'eremita a una gestione sapiente anche della parola umana, in modo che
favorisca la comunione e la fraternita.

Con i fratelli va fatto- sotto la guida del priore — un cammino continuo di discernimento, di
lealta, di riconciliazione sia per questione organizzative sia per la comunione degli animi.
Tutta la vita € come una “dolce lotta” perché il contatto profondo con il Vivente traspaia
nella gioiosa comunione fraterna della comunita.

In questo generoso servizio mai deve mancare il senso della misura, il rispetto delle fasi di
crescita delle persona, dell’eta e delle forze di ciascuno. Né si deve rendere pesante la
norma quando situazioni personale o oggettive rendono difficile attenersi alla lettera della
norma , oppure una giusta causa fa capire (suadeat. R14 ) che la rigidita crea disagio. Cio
viene ripetuto molte volte (almeno 9) e mostra un tipico tratto non solo dell’animo di
Alberto, ma anche del progetto degli eremiti. Si ha I'impressione che dovevano essere
alieni da fondamentalismi e fanatismi, ma certamente convinti di poter restare fedeli in
modo maturo agli impegni personali e collettivi espressi nella Regola. In questa
prospettiva di elasticita e fiducia nella maturita della comunita la Regola appare molto
dinamica e aperta alle “novita dello Spirito”, come poi successe quando dovettero
trasmigrare in Europa. Proprio in Europa cercheranno di elaborare in modo piu
significativo alcuni elementi significativi legati alla loro origine ma non evidenziati nella
prima ispirazione: il legame con la vergine Maria a cui spetta il titulus della chiesetta e con
il profeta Elia.

Nuovi NucLEI simBoLicl: MARIA, ELIA, IL RITO

Maria e Elia sono profondamente legati alla tradizione spirituale del’Ordine. Maria € la
patrona degli eremiti tanto che i carmelitani vengono chiamati “Ordine di santa Maria del
Monte Carmelo” nella Bolla di Innocenzo IV nel 1252: Ex parte dilectorum. In seguito il
legame con Maria si arricchira di molti spunti spesso fantasiosi e mitologici. Ma verra
anche elaborata una vera teologia mariana che fara del Carmelo I'Ordine con la
caratteristica mariana piu accentuata. Attraverso l'apostolato dello scapolare I'Ordine
evangelizzera il popolo cristiano secondo una spiritualita mariaforme.

Per quanto riguarda il profeta Elia, spontaneamente il luogo lo richiamava: il Carmelo ¢ il
luogo dove Elia sfida i profeti di Baal (cfr. 1 Re19).1l sito geografico si trova proprio presso
la fonte di Elia e la grotta di Eliseo. Inoltre tutta la letteratura monastica e patristica
proponeva Elia come prototipo della vita monastica, poi succeduto da Eliseo. Finché il
gruppo degli eremiti rimase isolato il riferimento a Elia rimase implicito. Quando I'Ordine si
diffuse in Europea occorreva avere un “fondatore” da contrapporre per fama e antichita ai

8



fondatori degli latri Ordini. Cosi nacquero molte leggende e falsi documenti che facevano
risalire 'Ordine del Carmelo a Elia. Per capire questo occorre tenere presente il contesto
di crisi d’identita e sradicamento in cui si trovava I'Ordine nella seconda meta del 1200.

In questo periodo di ricerca della propria identita emerge anche la necessita di una forma
rituale propria. Solo nei primi decenni del 1300 i carmelitani arrivarono ad avere un
“rituale” proprio, che evidenzia anche a livello teologico una specifica identita collettiva.
L’Ordinale fu approvato nel 1312 al capitolo di Londra. Sappiamo che non & una semplice
trasposizione dei riti e degli usi del Santo Sepolcro, & piuttosto un adattamento di tradizioni
gerosolimitane e forme liturgiche franco-romane. In questo modo I'Ordine conservava una
relazione significativa con la terra di origine, mentre prendeva atto che si erano sviluppati
fattori nuovi: come I'elemento mariano. La crisi di identita viene cosi superata attraverso il
riferimento a Maria, Elia e la liturgia. Si continua ad essere se stessi ma in una fedelta non
ripetitiva, dinamica e aperta.

IL PROGETTO DI COMUNITA

Si & sempre considerato il punto del n.8 il centro della Regola, sottolineando non tanto il

contatto e il confronto con la Parola, quanto piuttosto lo stare in solitudine e il dedicarsi alla

preghiera. Ma la preghiera non € un pensare a qualcosa, fosse anche la Parola, ma &
risposta, adorazione, invocazione e intercessione davanti a Dio che ci parla. Il n. 8 della

Regola non ¢ isolabile da tutta la parte centrale della Regola che propone lo stile della

comunita di Gerusalemme e piu alla radice I'esperienza delle’esodo-pasqua-parusia. La

forza del n. 8 non & nello stare in solitudine, ma nello STARE CON LA PAROLA, e il

primato della Parola, che per sua intrinseco dinamismo fiorisce nella preghiera come

risposta, nella comunione dei beni e di vita, nella memoria pasquale che ¢ il vertice di tutto

quello che la Parola ha da dirci, nella comunione degli animi e nel ministero di

riconciliazione. Bisogna approfondire il progetto comunitario della Regola, soprattutto oggi

in cui si parla di una “spiritualita di comunione”, in cui la vita comune non €& piu solo la

“‘maxima poenitentia” ma chiamata a diventare santi “insieme”.

Crescere in fraternita secondo la Regola comporta alcune esigenze.

+ Essere fondati e radicati nella Parola: la fraternita non si basa sul buon senso, ma é
plasmata dalla Parola assimilata, pregata, ascoltata, annunciata, vissuta, amata,
celebrata (sono tutte espressioni della Regola). | carmelitani nella Chiesa
dovrebbero essere gli uomini e le donne della Parola.

La comunita dovrebbe avere al vertice l'esperienza pasquale; la Parola deve

orientare verso il centro che é I’'Eucarestia. La Parola annuncia il dono supremo del

Figlio di Dio morto e risorto. Al Carmelo il cristocentrismo si connota chiaramente

come partecipazione all’evento pasquale. Infatti abbiamo davanti una riunione di

fraternita che quotidianamente celebra la pasqua, che settimanalmente si trova per

verificare la fedelta al progetto di “seguire Cristo con dedizione totale”, che anche
nel loro digiuno hanno un calendario che evoca esplicitamente gli eventi pasquali.

Inoltre la riconciliazione € posta subito dopo I'Eucarestia settimanale perché di essa

e frutto e segno. La mortificazione, la sobrieta, I'espropriazione € comunione con

I'agnello pasquale e via di maturazione del’'uomo che vive “in novita”.

% Lo stile del servizio: quando cioé ciascuno sa fari carico degli altri e del loro
cammino, vigilando sulla fedelta al progetto carismatico, credendo nella liberta
generosa piu che ai fanatismi legalistici. Il Priore & 'uomo dell’accoglienza e del
dialogo, che accoglie il fratello nel suo bisogno e nella sua fragilita, ma che sa
anche indicare un cammino di maturita comunitaria.

« Una comunita pasquale si deve lasciare guidare dallo Spirito: dono supremo della
Pasqua del Signore. Due riferimenti decisivi sono il capitolo sulle armi spirituali e il

9

7
*%*



tema del discernimento. Le armi spirituali non sono prove di forza ascetica, ma doni
spirituali con cui si conduce la battaglia fino a vincere nella fede. Questo € il senso
di Ef. 6, 12-20. Il discernimento & un frutto dell’azione dello spirito e del suo aiuto
perché la comunita distingua i segni di Dio dalle “insidias inimici”. La chiusura finale
sembra che sproni gli eremiti a lasciarsi chiamare “in avanti” dallo Spirito che
rinnova con i segni dei tempi e non solo attraverso le mozioni interiori.

In sintesi: la fraternita al Carmelo si vive in una comunita che non massifica né livella tutto
in nome di un'uguaglianza spersonalizzante; non & legalista ma molto duttile, eppure
esigente su alcuni punti significativi (poverta e fedelta alla propria cella, obbedienza e stile
di servizio). Soprattutto non crede nelle restrizioni o nelle punizioni, ma piuttosto ha fiducia
nella fedelta generosa e nella lealta del cuore. Ogni verifica grave é rimandata al Signore:
in die iudicii ecc... E’ un richiamo per provocare al bene e non per terrorizzare.

La Regola evoca il volto di una Chiesa pasquale, povera, fraterna, orante, di uomini fedeli
perché liberi dentro, inserita nella tradizione e aperta a nuovi impulsi, con la nostalgia di
Gerusalemme ma anche aperta alle genti come Paolo.

APOSTOLICITA IN SENSO PAOLINO

Nel periodo in cui siamo nati, per apostolato non si intendeva tanto fare apostolato, ma
vivere alla maniera degli apostoli: poveri, alla sequela di Cristo, fraterni ecc... Nella Regola
si dice chiaramente di seguire 'esempio di Paolo con sicurezza (R17). Alberto accentua il
suo ruolo di servitore del vangelo, uomo della Parola (profeta), apostolo anche nel lavoro
manuale che non lo degradava, anzi gli dava maggiore autorita. Paolo ci puo stimolare ad
essere “aperti alle genti, cercando di stimare i grandi valori religiosi dei lontani, restando in
una situazione di frontiera come lo erano i primi eremiti a contatto con gli “infideles”.
Questo pure in una vita che non era itinerante o di missione ma puramente contemplativa.
E’ importante anche rivalutare il lavoro manuale come una forma silenziosa di
“apostolato”.

UOMINI CONVERTITI ALLA PACE

Gli eremiti del Carmelo si trovano a vivere in un’epoca e in una terra tormentata dalla
guerra. Alcuni di loro hanno probabilmente avuto esperienze militari. Pare anche che non
tutti fossero dei “coraggiosi”: infatti nel 1238 quando ci furono pericoli di incursione dei
mussulmani diversi frati non se la sentono e chiedono di tornare ai loro paesi di origine
(Cipro, Sicilia, Provenza). Ma la prova di una cultura di pace pud essere rintracciata nella
stessa Regola. Come essa confronta e risolve i conflitti , le probabili tensioni, I'esperienza
del peccatore; non con fanatismi e rigidita (tipiche di un regime militare) ma con il dialogo
e con il rispetto. La loro vita deve essere dominata dalla Parola che annuncia la pace di
Dio e le loro armi sono spirituali (potenti nella fede), il nemico e avversario non & colui che
insidia la vita fisica, ma quella “in Cristo”. La salvezza €& piu volte ricordata come
proveniente dalla grazia di Cristo, “l'unico che salva” (R 16). Il Vangelo del Regno si
annuncia con una vita di pace e di silenzio (R 18). Rivivere oggi la Regola & credere nella
forza del dialogo che cerca la riconciliazione e crea unione.

UNA VIA “SANCTA ET BONA”’: SILENZIO, DIGIUNO, LAVORO

Forse & sintomatico che S. Alberto chiudendo il paragrafo sul lavoro (n.17) scriva: “Questa
via & buona e santa: camminate in essa”’. Questa frase evoca il movimento del
pellegrinaggio. | nostri eremiti erano o pellegrini o crociati e dopo aver scelto I'eremitaggio
sul Carmelo, probabilmente sono rimasti uomini in movimento, sebbene con forme e
motivazioni nuove.

10



Inizialmente I'astinenza era rigorosa, sia nelleremo che nei viaggi. L’eccezione
allastinenza € inserita nel 1247, al tempo della forma vitae tengono soltanto in
considerazione il caso di frati infermi e deboli.

Alla lettura appare forzato il collegamento tra il discorso del lavoro e quello del silenzio
sulla base del testo paolino di 2 Tess. 3,7-12 che termina “ordiniamo di magiare il proprio
pane lavorando in pace”. S. Agostino aveva gia fatto uso di questo testo per i monaci, per
raccomandare il dovere del lavoro insieme alla preghiera, e cosi S. Benedetto. Alberto si
sofferma sul testo per raccomandare soprattutto il silenzio, non senza un po’ di
stiracchiatura. Nel silenzio, gli eremiti sono invitati ad avere una santa fissazione: “un
pensiero santo ti custodira” (n. 16); un pensare che dica il desiderio della conversione del
cuore all’amore evangelico. Nei paragrafi sulla lotta spirituale si parla di tutte e tre le virtu
teologali: la prima citata € la carita nel verbo “diligere”, ma il testo non la sottolinea con
enfasi. Soprattutto la incarna in una proposta concreta di vita, sicuramente anche per
brevita.

ORIGINALITA DELLA REGOLA DEL CARMELO

Quando si parla di Ordini religiosi vengono prese in considerazioni quattro grandi Regole:
di S. Basilio, S. Benedetto, S. Agostino, S. Francesco. La Regola carmelitana pur non
dipendendo da nessuna di queste non & inserita nel gruppo. Infatti per una serie di
motivazioni non la si considera originale. Particolarmente presente & I'affermazione che
dipenda dalla Regola di S. Basilio. Tale affermazione fece comodo all’Ordine quando
cercava un po’ di stabilita attraverso le sue origini. Piu probabile e la dipendenza dalla
Regola di S. Agostino, dato che S. Alberto era canonico regolare: la tesi sembra avere
qualche fondamento per il capitolo sulla poverta. Confrontandola la Regola con quella di
S. Basilio si vede che sono molto diverse e quindi possiamo optare per l'originalita della
nostra Regola. E’ vero che ci sono norme comuni ad altre Regole monastiche, ma non si
pud dire che S. Alberto abbia attinto a una fonte piu che a un’altra. Resta invece
importantissimo il riferimento alla Sacra Scrittura: € l'unica fonte legislativa citata alla
lettera. Unica ispirazione probabile &€ Cassiamo per I'impostazione globale del testo: il
proposito di vivere nellossequio di Cristo, cioé di ridurre allobbedienza a Cristo tutte le
proprie facolta mediante una vita di ascesi. Ma si tratta solo di una ispirazione. In realta
tutto il testo € scritto in modo personale e frutto dell’esperienza di Alberto che organizza gli
elementi della vita monastica intorno al propositum.

BIBLIOGRAFIA

B. SECONDIN, La Regola del Carmelo, ed Quaderni di “presenza del Carmelo” Roma
1982.

ELIAS FREIDMAN, I primi carmelitani del monte Carmelo, ed. OCD Roma 1987.

R. GIRARDELLO (a cura di), Le origini e la Regola del Carmelo, ed. OCD Roma 1989.

11



