
Introduzione alla 

REGOLA DEL CARMELO 
 
La Regola del Carmelo ​è sempre stata al centro dell’attenzione e della vita del Carmelo. E’                
fondamentale anche oggi fare una ricognizione delle intuizioni evangeliche iniziali che vi            
sono contenute. Innanzi tutto la Regola nella sua semplicità lineare rimane sempre            
migliore dei suoi commentatori. 
Una chiave d’interpretazione fondamentale sarebbe quella della “Chiesa comunione”,         
generata dalla Parola e che ha nell’Eucarestia la sua forma e il suo centro; un’altra               
sarebbe la rilevanza spirituale e teologica della “diaspora”, della posizione di frontiera in             
cui la Regola è nata: così vicina agli “infideles” e alle comunità orientali separate.  
 
C​ONTESTO​ ​STORICO 
L’epoca dei primi eremiti del Carmelo – coloro che ricevettero la Regola tra il 1206 e il                 
1214 – era ancora il Medioevo. L’occidente era al tramonto di un tempo in cui si era                 
cercata una sintesi tra progetti temporali e strutture religiose (sec XII-XV). Sono tempi di              
grandi guerre, di scismi, di distacco dei capi delle Chiesa dalle masse popolari, di disastri               
ecologici (peste, terremoto, carestie) che degradano la vita dei credenti e la vita religiosa              
al cui interno invano reagiscono le “riforme o osservanze”. Si aggiunga l’incubo secolare             
dei “turchi” che premono da oriente e minaccia la sopravvivenza stessa della cristianità,             
contro le quali i principi cristiani sollecitati dalla chiesa di Roma muoveranno guerra tramite              
le Crociate. L’epilogo di questa storia sarà tragico: lo scisma tra le chiese del nord Europa                
e quelle del sud e l’avvento del Rinascimento e dell’umanesimo che metteranno in crisi              
tutta la cultura cristiana, con la proposta di una antropologia che si allontana dalla              
Rivelazione cristiana e privilegia l’autonomia critica e creativa delle possibilità umane.  
Ogni famiglia religiosa è nata da un’esperienza dello Spirito, come dono che scende             
dall’alto a beneficio di tutta la Chiesa. Ritornare alle sorgenti di questo dono significa              
individuare come si è chiamati ancor oggi a vivere in modo originale nella Chiesa la               
sequela Christi ​ma anche la “compagnia” con l’uomo, con la storia, con le sue angosce e                
le sue speranze.  
 
I​L​ ​TESTO​ ​DELLA​ R​EGOLA​ ​E​ ​IL​ ​SUO​ ​AMBIENTE 
La redazione attuale della Regola del Carmelo rappresenta lo stadio finale del testo             
chiamato “vitae formula”, consegnato da Alberto di Gerusalemme agli eremiti del Carmelo            
agli inizi del 1200 e poi riveduto e stabilmente definito da Innocenzo IV nel 1247. La nostra                 
storia non nasce da un fondatore, ma da un gruppo di laici impegnati che si sono affidati                 
alla S. Madre Chiesa perché redigesse per loro una “formula” di sequela secondo il loro               
particolare carisma. 
 
Alberto di Gerusalemme: Alberto degli Avogadro, nacque a Castel Gualtieri verso il 1150 e              
entrò trai Canonici Regolari di Santa Croce di Mortara (Pavia). Fu priore nel 1180. Fu               
nominato vescovo di Bobbio e poi di Vercelli e si distinse come uomo di governo (indisse                
un famoso sinodo) e di pace. La Santa Sede gli affidò la risoluzione di problematiche nate                
intorno ad Ordini religiosi del suo tempo. Fu nominato, da papa Innocenzo III, patriarca di               
Gerusalemme (1205) dove arrivò l’anno seguente ponendo la sua sede in Accon (S.             
Giovanni d’Acri). Anche in questo ufficio esercitò la sua capacità diplomatica e di             
conciliazione a servizio della Chiesa d’Oriente, così pressata dalla minaccia dell’Islam.           
Morì nel 1214 durante una processione, in seguito alle coltellate del Maestro dell’Ospedale             
di Santo Spirito ad Accon, che aveva deposto per cattiva condotta. Fu a Gerusalemme              

1 
 

https://docs.google.com/document/d/1jZPgdQ1bnq9Gln5HmA_GekS32QfjoB5TN2WiM-HWkIE/edit?usp=sharing
https://docs.google.com/document/d/1jZPgdQ1bnq9Gln5HmA_GekS32QfjoB5TN2WiM-HWkIE/edit?usp=sharing


che Alberto diede alcune tracce di vita agli eremiti “presso la fonte al Monte Carmelo” in                
forma di lettera. E’ Alberto stesso che la chiama “​vitae formula​” perché non la poteva               
chiamare Regula, al modo delle classiche Regole antiche, ma era soltanto una norma di              
vita che si poteva dare a un gruppo di laici fervorosi, né canonici né monaci (anche nei                 
testi francescani si usa la stessa formula). La lettera è indirizzata a un certo ​B. che la                 
tradizione posteriore (XIV sec.) ha identificato in ​Brocardus​, ma senza alcuna certezza.            
Non ci sono copie originale di questo documento, ma abbiamo trascrizioni del testo antico.              
La trascrizione più antica è in una antologia storica dell’Ordine del XIV secolo e sembra               
essere piuttosto attendibile.  
 
Oggi con il nome di Regola si intende il testo albertino nella redazione contenuta nella               
bolla pontificia ​Quae honorem Conditoris​, di papa Innocenzo IV del 1 ottobre del 1247.              
Con questo intervento il testo “albertino” otteneva la verifica e l’approvazione papale,            
mitigandolo in alcuni punti. La bolla papale originale venne perduta ma ne rimane una              
copia, anche se presenta alcuni errori dell’ammanuense. Prima di Innocenzo IV, Onorio III             
si era interessato degli eremiti del Monte Carmelo: nel 1226 ne riconobbe la presenza e la                
“vitae formula” in modo regolare esortandoli a viverla come opera di penitenza. Era             
un’implicita ma generica approvazione. Papa Gregorio IX nel 1229 con la Bolla ​Ex officii              
nostri interpreta alcune norme del testo e ne specifica altre: proibisce all’eremo di avere              
delle rendite, ma soltanto asini maschi e un po’ di allevamento di animali. Proibiva              
l’imposizione di un superiore contro la volontà della maggioranza e il permesso di             
celebrare l’Eucarestia anche in tempo di interdetto.  
Innocenzo IV aveva inoltre dato il permesso di vivere questuando: questa indicazione dice             
che la loro vita si stava avvicinando a quella dei “mendicanti” in occidente. Inoltri con una                
bolla del 1246 invitava i vescovi ad accogliere benevolmente gli eremiti del monte Carmelo              
che stavano approdando in Occidente. Tra il 1228 e il 1238 molti eremiti giunsero in effetti                
in Europa con una proria autonomia liturgica e cominciando a chiamarsi O​rdo​. La ​vitae              
formula con Innocenzo IV si adattò alla nuova realtà e prese la forma di una ​Regula​. I                 
carmelitani diventano ​regulares​, differenziandosi del tutto e definitivamente dai “laici in           
penitenza” che avevano cominciato l’esperienza eremitica in Terra Santa. Con          
l’approvazione fondamentale fu l’introduzione dei tre voti, la mensa in comune, la            
celebrazione comunitaria della lode. In questo modo il gruppo carmelitano chiedeva in            
sostanza che fosse riconosciuta egualmente possibile – agli effetti pratici- sia la vita             
eremitico-cenobitica che quella più caratteristica delle fraternità evangelico-apostoliche dei         
“mendicanti”. Solo in seguito prevarrà la seconda forma di vita per una serie di complesse               
ragioni storiche tra cui il diffondersi dell’impegno scolastico e la clericalizzazione favorita            
da Roma. Soltanto dopo molto tempo il gruppo carmelitano avrebbe trovato la sua “vera              
forma”. L’azione di Innocenzo IV si presenta come completamento del processo di            
maturazione dell’identità collettiva dei carmelitani. 
 
Intorno la 1430 l’Ordine chiese ufficialmente la papa di “mitigare” alcune prescrizioni del             
testo della Regola: rimanere sempre nelle celle, l’astinenza perpetua dalle carni e il tempo              
di digiuno. Eugenio IV con la bolla ​Romani pontificis del 1432 concesse quanto             
chiedevano riducendo l’astinenza a tre giorni della settimana ma non in Avvento e             
Quaresima; inoltre concesse due ore di “ricreazione”, dopo il pranzo e dopo la cena, in cui                
il religioso poteva stare fuori dalla cella. Con queste mitigazioni tuttavia non si perse              
l’essenza del carisma carmelitano; si applicò quello che anche il Concilio Vaticano II dice              
quando chiede che “il modo di vivere, di pregare, di agire deve convenientemente             
adattarsi alle odierne condizioni fisiche e psicologiche dei religiosi, come pure… alle            
necessità dell’apostolato” (PC3). Restò sempre nell’Ordine una certa nostalgia per la           

2 
 



regola Albertina che il contesto storico aveva reso praticamente irrecuperabile. L’Ordine           
non poteva tornare eremitico, ma non doveva perdere una sensibilità di fondo: custodì             
sempre un eremitismo del cuore, una capacità vitale di coltivare una sensibilità per la vita               
interiore. Anche Teresa di Gesù – artefice della nuova fondazione dei “Descalzès” ispirata             
dalla ​vitae formula – in realtà si rifece alla Regola approvata da Innocenzo IV. Teresa non                
si fece scrupolo ad adottare soluzioni “mitigate” quando le circostanze lo necessitavano            
(per l’astinenza dalle carni a Soria e Malagòn, e per le rendite ancora per Malagòn). Anche                
lei aveva capito che certe forme di ascesi non erano essenziali al carisma. Scriveva nel               
1576 a p. Mariano: “​Bisogna premere molto sulle virtù e non sul rigore​”. L’essenziale              
rimane il desiderio di vivere la fraternità secondo lo stile dei primi cristiani di              
Gerusalemme, come è descritto negli Atti degli Apostoli. Questo nucleo è più            
fondamentale delle stesse strutture eremitiche che in un primo momento hanno           
esteriorizzato il progetto.  
 
M​OVIMENTI​ ​E​ ​CORRENTI​ ​SPIRITUALI 
Ci riferiamo la mondo cristiano occidentale perché pare che non si possa onestamente              

riconoscere alcuna relazione di rilievo con la vita religiosa orientale. Nei secoli XII e XIII ci                
fu una profonda crisi del monachesimo “urbanizzato” in cui i monasteri era diventati             
piccole città con la loro gerarchia, economia e organizzazione sociale. Emerge il desiderio             
di riproporre i valori evangelici senza la pesantezza di queste strutture, vivendo alla lettera              
il vangelo. Furono soprattutto laici, penitenti, che rifiutarono questa forme di vita cristiana,             
preferendo il distacco, la povertà, la semplicità e l’umiltà di vita. Così tra il 1100 e il 1200 si                   
registra un moltiplicarsi di forme eremitiche che nascevano da un forte desiderio di fuga e               
di solitudine, seguendo Cristo in “vera povertà”, lottando contro il mistero del male             
nascosto nel cuore di ogni uomo. Si pratica nei gruppi la comunione dei beni, dando ampio                
spazio alla preghiera e alla mortificazione. Tutte queste esperienze sono accomunate           
dall’unico ideale della chiesa primitiva di Gerusalemme. Ma anche il testo matteano (cap.             
10) sta diventando il vero modello della vita religiosa e fu soprattutto Francesco a farne il                
nucleo centrale del suo progetto.  
Insieme a una rinascita della vita eremitica, riprese l’usanza del pellegrinaggio in Terra             
Santa, pellegrinaggio che si innesta sulla nuova esperienza delle Crociata. 
Nasce così il fenomeno degli eremiti itineranti che vogliono interiorizzare i valori di una              
emarginazione volontaria, la vita come esodo, la povertà, l’abbandono a Dio. Tali valori             
erano cercati in maniera eminente nella ​peregerinatio hierosolymitana​: cioè un nuovo           
grande esodo che era costituito dal ritorno alla terra storica di Gesù, in quel tempo contesa                
tra islam e cristianesimo. Le Crociate non furono solo guerra e distruzione ma anche il               
desiderio di tornare a un cristianesimo più autentico, quasi un simbolo della volontà di              
rifondare il cristianesimo appesantito dal suo essere “nel mondo”. La maniera di vivere di              
coloro che “per primi erano venuti alla fede” (At 4,32) ha sempre attirato la simpatia e la                 
nostalgia dei cristiani di tutti i secoli. Con questo desiderio era possibile inventare una              
nuova qualità di vita che assumesse i simboli della Terra di Gesù, più evangelica, più               
libera nell’obbedienza radicale a Cristo Signore (​obsequium​). L’esperienza dell’esodo e          
Gerusalemme furono i due temi fondamentali che ispirarono l’intuizione dei primi eremiti            
carmelitani.  
Paradossalmente gli eremiti erano più coinvolti nella vita del mondo di quanto non lo              
fossero i monaci, le cui strutture tendevano a isolarli dalla società. La necessità di              
sostenersi, di vendere o barattare i prodotti del lavoro manuale, li costringeva a essere a               
contatto con la gente. Intanto i re e il popolino li cerca per consiglio e guida spirituale.                 
L’eremita non si fa scrupolo di lasciare la solitudine per una infinità di ragioni: si mette in                 
strada come predicatore itinerante, se crede che l’amore del prossimo lo necessiti. E             

3 
 



frequentemente fugge dal paese nativo, mettendosi in pellegrinaggio. Il luogo privilegiato è            
la Terra Santa anche dopo che fu invasa dai Turchi. Rimaneva infatti un Regno latino che                
poteva dare asilo a questi intrepidi pellegrini. Il pellegrinaggio aveva un carattere            
penitenziale, come poi la Crociata, e spesso era suggellato dal voto di rimanere in Terra               
Santa. Il pellegrino e il crociato “seguono Cristo”come nell’uso feudale si serve il padrone:              
si dedicano anima e corpo a servizio del Signore, pronti a sacrificare la vita per occupare e                 
difendere il patrimonio di Cristo in terra. Riconquistare la Terra Santa significava restituire             
il Regno di Cristo ai suoi fedeli. Nel XII sec. i crociati riuscirono a stabilire il Regno latino di                   
Gerusalemme in Siria e Palestina e in particolare i franchi riuscirono a prevalere sulle città               
costiere e Acri divenne il porto più sicuro dove sbarcavano le folle dei pellegrini in Terra                
Santa. In queste terre rifiorì la Chiesa latina e vennero fondati monasteri maschili e              
femminili.  
Nel 1187 Saladino con la sconfitta di Hattin rese impossibile la vita eremitica nella              
Palestina e gli eremiti si radunarono nel territorio liberato durante la terza Crociata sul              
litorale da Tiro a Jaffa chiamato appunto Regno latino di Gerusalemme. Dopo Hattin il              
patriarca di Gerusalemme fissò la sua residenza in Acri. Gli eremiti si riversarono sul              
Monte Carmelo, piccola catena montuosa che si protende sul mare in un promontorio alto              
circa 200 metri. L’accesso al Monte Carmelo, che divenne il simbolo del cammino             
dell’uomo verso Dio, è ovunque molto difficoltoso: i suoi fianchi sono segnati da torrenti e               
burroni e non offrono passaggi naturali da un capo all’altro. Per questo il Carmelo offre un                
luogo privilegiato per la preghiera. 
 

TESTIMONIANZA​ ​ARCHEOLOGICA 
Gli eremiti latini si stabilirono presso la “fonte di Elia”, che offriva acqua             
per tutto l’anno, e inizialmente occuparono una vecchia laura bizantina          
abbandonata. Vi sono diverse laure sul Monte Carmelo come         
testimonianza di una vita eremitica che precede di molto i frati           
carmelitani.  
Attualmente nel Wadi es-Siah si trovano i resti di questa laura bizantina.            
Infatti i due lati della stretta valle dove è situato il monastero è piena di               
eremitaggi e oratori intagliati nella roccia, le cui rovine si possono           
ancora vedere. La più interessante è una grotta a doppio piano che            
sembra essere stata adibita a scuderia o stalla, perché vi sono diverse            
mangiatoie. Restano però sulle pareti del vano inferiore dei frammenti di           
intonaco di colore blu che fanno supporre che prima di essere una stalla             
doveva essere stata la cappella rupestre della laura bizantina. Quando          
gli eremiti del monte Carmelo ricevettero l’ordine di costruire un oratorio           
in mezzo alle celle, l’antica chiesa fu sconsacrata e adibita ad accogliere            
muli o asini (maschi) che servivano agli eremiti per trasportare i pesi e             
per viaggiare sull’esempio di Gesù. Si suppone che la cappella fosse           
dedicata a Maria e forse questo era l’uso degli eremiti di quel tempo,             
che anche gli eremiti carmelitani del XIII secolo seguirono. Il          
riadattamento della cappella in scuderia potrebbe essere avvenuto dopo         
la Bolla di Gregorio IX (1229) che permetteva agli eremiti di avere asini             
maschi, un po’ di pollame e animali da allevamento (probabilmente          
capre per il latte). Si escludono le asine per impedire che i frati             
guadagnino denaro con l’allevamento degli asini. Immaginiamo che gli         
eremiti latini all’inizio del loro insediamento usarono la grotta come          
cappella e continuarono così finché non ebbero la loro Regula e           
costruirono il loro eremo di cui resta: 

4 
 



- la cella a due camere del priore posta all’ingresso del complesso           
monastico “iuxta introitum loci” (una camera serviva da cella e l’altra           
da parlatorio) perché il priore aveva il compito di accogliere per           
primo o pellegrini che venivano a visitare gli eremiti;  

- l’oratorio con il campanile: un sedile di pietra circondava tutt’intorno          
le pareti dell’oratorio ed esso da una tonalità monastica all’interno          
della cappella; 

- il monastero a forma quadrata che si elevava su più piani perché lo             
spazio disponibile nel wadi non era molto; 

- la scala monumentale 
- due tombe: una di un monaco e l’altra probabilmente di due           

benefattori che vollero essere sepolti nell’eremo.  
Il pellegrino che giungeva poteva dissetarsi a due fonti perenni, una           
detta di Elia perché il Profeta soleva abbeverarvisi, incanalate dagli          
eremiti e pregare nella cappella dedicata alla Beata vergine Maria. Un           
eremita avrà senza dubbio raccontato ai pellegrini le tradizioni         
plurisecolari del wadi, dove i figli dei profeti avevano vissuto nelle grotte            
circostanti. 
(cfr. E. Friedman, ​I primi carmelitani del monte Carmelo​, ed. ocd, pp.            
147- 158) 

 
Il luogo scelto per l’eremitaggio, la Fonte di Elia è significativo: esso avrà una profonda               
influenza sulla storia successiva dell’Ordine. Elia era considerato, già negli scritti patristici,            
come il modello e il fondatore della vita eremitica e dell’esistenza di una vita spesa in                
adorazione della Presenza di Dio. I carmelitani volevano continuare la vita che Elia aveva              
inaugurato in quel luogo. Portavano un abito di lana non tinta, con cintura, scapolare e               
cappuccio, su cui poteva esserci un mantello a barre chiare e scure. 
 
REGOLA​ “​MEDIEVALE​” 
I “nostri santi Padri” furono prima crociati più o meno “cavallereschi” e poi furono eremiti.               
Eremiti e crociati che chiedono la tutela del Patriarca di Gerusalemme, come in Europa              
Francesco quella del Vescovo di Assisi, secondo una mentalità di obbedienza alla Chiesa,             
ma anche di concreta garanzia di sopravvivenza tra le vicende storiche della Chiesa e              
della società feudale. A noi può fare effetto leggere uno squarcio della “Regola dell’Ordine              
Cavalleresco Portoghese di Avis” (1202): “Viene creata una milizia di cavalieri, il cui             
compito sia di difendere in guerra la religione, esercitare la carità in pace, devastare le               
terre dei Mori con continue incursioni, e di portare sull’abito il segno della religione, cioè un                
cappuccio di piccola misura, con uno scapolare siffatto che non impedisca ai combattenti             
in battaglia. (…) In guerra abbiano la corazza, spada e lancia a seconda della robustezza               
di ognuno (…) ponendo sempre la speranza nell’armatura della fede. In tempo di pace si               
alzino per l’orazione e sentano la Messa e digiunino ogni venerdì, dormano con i cappucci               
piccoli; se mangiano insieme, osservino il silenzio; accolgano i pellegrini, onorino gli            
anziani e considerino il gran maestro come padre e guida, e in tutte le cose osservino la                 
Regola del santo padre Benedetto”. Questi sono i Cavalieri che partono per la Terza              
Crociata, quella che più ci riguarda e la più “cavalleresca”.  
Chi entra in contatto con l’oriente, cristiano o islamico, ne restava certamente affascinato.             
Ma la Regola ha un taglio nettamente occidentale: innanzi tutto nel fatto di essere scritta in                
latino e porta i tratti di una biblicità accentuata come le Regole monastiche orientali che               
influenzeranno poi anche quelle occidentali. Sembra che ci sia stato un abbozzo di scritto              
da parte degli eremiti inviato ad Alberto prima di scrivere la Regola: il “poiché ci chiedete                

5 
 



che in corrispondenza col vostro ​propositum di vita”” (n.2) lo indica chiaramente. Gli             
eremiti hanno un loro progetto di vita che affidano al discernimento della Chiesa. Essi si               
mettono sotto l’obbedienza di Alberto ancora prima che sotto quella del loro priore, che ha               
un potere soltanto in quanto delegato dalla Chiesa stessa. Alberto si rifà al passato e tiene                
presente i “Sancti Patres” (n.2) e dona agli eremiti un testo più didattico, umano e               
spirituale che giuridico.  
Innanzi tutto si trova delineata la struttura gerarchica di un monastero classico: il priore è               
eletto, ma riceve la sua autorità soprattutto dalla Chiesa, che delimita i suoi poteri e che                
garantisce l’attuazione della promessa di cristo: “Chi ascolta voi, ascolta me” (Lc 10,16; R              
20). Per questo il priore non è il primo e il padrone, ma l’ultimo e il servo ad esempio di                    
Cristo. Non è la struttura medievale che prevale, con il signore e i suoi vassalli, ma quella                 
evangelica che ha al centro la sequela di Cristo che in termini medievali è detta               
“obsequium”. Rimane invece un tocco medievale nella struttura materiale del monastero: il            
priore sta all’ingresso del monastero per vigilare, come sentinella, ma anche come            
“castellano”, cioè come colui che esprime la cortesia dell’ospitalità. Il centro della vita del              
monastero è l’oratorio dove ci si ritrova ogni giorno “audienda missarum solemnia”:            
l’Eucarestia è il convito festoso e solenne degli eremiti (probabilmente inizialmente           
l’Eucarestia era celebrata solo la Domenica, giorno del Signore). Soltanto in seguito gli             
eremiti si riuniranno anche per i pasti. Non si parla di sale di lettura e scrittura: gli eremiti                  
rivalutano semplicemente il lavoro manuale, senza escludere altre “giuste occupazioni”          
come poteva essere l’accoglienza dei pellegrini. Il lavoro occupa il tempo non impiegato             
direttamente al dialogo e all’ascolto di Dio attraverso la Lectio divina e la preghiera. Gli               
eremiti rifiutano lo spirito mercantilistico proprio della loro epoca e l’accumulo di ricchezze             
personali e comunitarie. Questo è il primo vero segno “profetico” dei carmelitani. Inoltre i              
un tempo in cui si cura la narrazione di gesta cavalleresche e amorose che portano               
all’evasione, gli eremiti scelgono seriamente di tornare alla Parola di Dio. Alla            
idealizzazione della donna in senso mondano contrappongono la loro devozione di “servi            
di Cristo” all’umile Ancella di Dio.  
 
I​L​ ​PROGETTO​ ​CARISMATICO​ ​DELLA​ R​EGOLA 
Il ​propositum è il momento della spontaneità del carisma e anche della sua marginalità              
rispetto alle forme religiose di allora. Il ​propositum impegnava i pellegrini a vivere nella              
terra di Gesù, disponibili e dipendenti da lui, fedeli alla sua legge e alla sua Parola, come                 
veri ​servitores del ​Dominus loci​. Questo era anche l’obsequium, la loro sequela dietro a              
Cristo. Acquista un notevole risalto la parola ​in obsequio all’inizio della Regola, se letta              
con il senso della mentalità medievale e del particolare movimento di impegno per Cristo              
per aiutare la riconquista della sua terra. Essi prendevano parte alla riconquista sia in              
forma spirituale sia materiale, con offerte. Povertà, preghiera, solitudine e fraternità erano            
“le armi spirituali” con cui lottavano per il Regno di Cristo. Alberto raduna questi laici in un                 
collegium​: con la possibilità di eleggersi un capo e di avere un riconoscimento giuridico              
con il discernimento della Chiesa. 
Non è opportuno oggi contrapporre ​propositum primitivo e la ​Regula ​così come è stata              
codificata da Innocenzo IV: c’è un filo rosso che li accomuna e che è opportuno cogliere                
per non cadere nel tranello di credere che aumentando le austerità si sia più fedeli la                
carisma. Anche s. Teresa ne era pienamente convinta. Quello che occorre evidenziare è il              
segreto vitale (intuizione evangelica, carisma) che sta alle radici del ​propositum​.  
Il modello di vita della Regola è dinamico e aperto, cioè può favorire un adattamento delle                
coscienze dei singoli e poi delle strutture. 

1. Principio fondamentale​: la ​sequela di Cristo​, generosa, fedele, senza ambiguità, né           
interiori, né nella comunità. 

6 
 



2. Strutture di comunione​: la presenza di un’autorità, eletta dal ​collegium​; la           
disposizione materiale dei luoghi; la corresponsabilità nei casi più significativi          
(decisioni che pesano sulla vita del gruppo in modo importante); l’amministrazione           
in comune dei beni (R 1.4-5.7.10). 

3. Fondamenti vivi della fraternità​: Parola e preghiera, fraternità, comunione dei beni,           
verifica periodica della fedeltà, riconciliazione, soprattutto centralità della memoria         
pasquale (Eucaristia quotidiana). Qui sembra essenziale il modello della prima          
comunità di Gerusalemme (R 8-13).  

4. Per fortificare l’uomo interiore​: esigenze di una vita radicale: ascesi corporale           
(digiuno e astinenza) che ha anche il significato di una esistenza “liberata” da             
tendenze edonistiche (R14-15); purificarsi da ogni ambiguità, attraverso la lotta          
spirituale, il lavoro manuale, l’autenticità dei rapporti interpersonali. Per queste due           
vie si arriva a un’autentica vita in Cristo: ​pie vivere in Christo​ (R 16-18). 

5. Maturità della comunità​: attraverso tutto questo cammino la comunità può sperare           
di raggiungere una stabilità matura in senso evangelico. Se ne avrà una prova nel              
ruolo di servo del priore e nello spirito di fede con cui i fratelli accolgono la sua                 
guida (R 19-20): cioè tutti vivono davvero “secondo la Parola” e la mettono in              
pratica. 

6. Il discernimento e la fedeltà generosa​: sono un segno di un cammino riuscito in              
pienezza, saggio, ma anche aperto a nuovi orizzonti, per vivere l’attesa del Signore             
che torna; senza pigrizia, ma anche senza esagerazioni smodate (R 21). 

 
Secondo questa interpretazione il punto centrale della Regola non è più soltanto il precetto              
della preghiera in solitudine, ma la Regola va presa in tutta la sua globalità, perché ogni                
elemento ha la sua necessità. Un tempo la “perfezione” era vista soprattutto nella “fuga dal               
mondo”. Oggi la sensibilità si è arricchita, soprattutto perché il concilio ha messo come              
“centro e culmine” della vita della Chiesa l’Eucarestia; di conseguenza l’elemento di            
fraternità è tornato ad avere il suo grande valore evangelico. La preghiera in solitudine è la                
porta che introduce altri valori che sono la germinazione naturale della Parola. 
 
 
V​ALORI​ ​PROPRI​ ​DEL​ ​CARISMA 
Diamo ora alcune linee di fisionomia spirituale del carmelitano come emergono dalla            
Regola. L’​obsequium Jesu Christi è al centro dell’impegno cristiano e monastico. Cioè una             
dipendenza vitale da Cristo e dalla sua Parola che lo deve portare a una trasformazione in                
Lui. Questa adesione interiore deve portare a una obbedienza radicale a Cristo sia del              
singolo monaco sia di tutta la comunità: ​sine fide impossibile est placere Deo; de solo               
Salvatore speretis salutem​. Per arrivare a dare corpo e sostanza a questo cristocentrismo             
si ritengono importanti alcuni elementi ambientali: il poter stare in solitudine nelle proprie             
celle, la celebrazione comunitaria della lode salmica e dell’Eucarestia quotidiana, la           
“celebrazione” della mensa fraterna comunitaria. Ognuno ha uno spazio personale che           
però è sottoposto al discernimento del priore e dell’intera comunità. Al priore spetta la cella               
che facilita il suo compito di custode e garante della vita ordinata e dell’accoglienza              
premurosa degli ospiti. Questa norma sulla cella del Priore è forse unica in tutte le Regole                
monastiche conosciute, e potrebbe avere delle risonanze bibliche: per esempio il           
riferimento a “Cristo porta” (Gv 10) e “servo” (Lc 22,27) che dà la vita. L’autorità del Priore                 
è chiamata in causa anche per l’amministrazione e la distribuzione dei beni in comune              
attraverso un fratello da lui incaricato e attento alle necessità dei fratelli. Probabilmente nel              
testo albertino questo fratello si occupava anche del fatto che il vitto fosse portato negli               
eremitaggi dei singoli monaci, quando non c’era ancora il refettorio in comune.  

7 
 



Tuttavia la massima attenzione è data ai valori dello spirito. Primeggia la Parola, cercata e               
amata come fonte di vita e come riferimento per la vita quotidiana dell’eremita. La Parola               
di Dio condiziona ogni aspetto: sia la solitudine, dove si sta soprattutto per meditarla e               
pregarla (due momenti della ​Lectio divina classica); sia i momenti comunitari dove la             
Parola è la sostanza della lode salmica, è ascoltata durante i pasti, è il valore di                
discernimento per vivere il servizio di priore e l’obbedienza dei fratelli. I capitoli sul              
combattimento spirituale, sul silenzio e sul lavoro sembra il risultato di una ​Lectio             
comunitaria più che un insieme di prescrizioni normative.  
L’Eucarestia è al centro di tutto perché fa sintesi tra Parola, lode, comunione dei beni e                
riconciliazione fraterna. E’ la fonte della vita comunitaria che ha come legge la carità, il               
servizio di riconciliazione e l’apertura verso un cammino di pienezza a cui è chiamata a               
partecipare tutta l’umanità: ​custodia ordinis e animarum salute​ (R 13).  
Nutriti e trasformati dalla Pasqua del Signore, i carmelitani devono esprimere nella vita             
alcuni valori significativi: la penitenza, la laboriosità, il distacco, la riconciliazione,           
all’autocontrollo, l’umile obbedienza, il servizio, la moderazione. Un tale impegno spirituale           
porterà l’eremita a una gestione sapiente anche della parola umana, in modo che             
favorisca la comunione e la fraternità.  
Con i fratelli va fatto- sotto la guida del priore – un cammino continuo di discernimento, di                 
lealtà, di riconciliazione sia per questione organizzative sia per la comunione degli animi.  
Tutta la vita è come una “dolce lotta” perché il contatto profondo con il Vivente traspaia                
nella gioiosa comunione fraterna della comunità. 
In questo generoso servizio mai deve mancare il senso della misura, il rispetto delle fasi di                
crescita delle persona, dell’età e delle forze di ciascuno. Né si deve rendere pesante la               
norma quando situazioni personale o oggettive rendono difficile attenersi alla lettera della            
norma , oppure una giusta causa fa capire (​suadeat​: R14 ) che la rigidità crea disagio. Ciò                 
viene ripetuto molte volte (almeno 9) e mostra un tipico tratto non solo dell’animo di               
Alberto, ma anche del progetto degli eremiti. Si ha l’impressione che dovevano essere             
alieni da fondamentalismi e fanatismi, ma certamente convinti di poter restare fedeli in             
modo maturo agli impegni personali e collettivi espressi nella Regola. In questa            
prospettiva di elasticità e fiducia nella maturità della comunità la Regola appare molto             
dinamica e aperta alle “novità dello Spirito”, come poi successe quando dovettero            
trasmigrare in Europa. Proprio in Europa cercheranno di elaborare in modo più            
significativo alcuni elementi significativi legati alla loro origine ma non evidenziati nella            
prima ispirazione: il legame con la vergine Maria a cui spetta il ​titulus della chiesetta e con                 
il profeta Elia. 
 
N​UOVI​ ​NUCLEI​ ​SIMBOLICI​: M​ARIA​, E​LIA​, ​IL​ ​RITO 
Maria e Elia sono profondamente legati alla tradizione spirituale dell’Ordine. Maria è la             
patrona degli eremiti tanto che i carmelitani vengono chiamati “Ordine di santa Maria del              
Monte Carmelo” nella Bolla di Innocenzo IV nel 1252: ​Ex parte dilectorum​. In seguito il               
legame con Maria si arricchirà di molti spunti spesso fantasiosi e mitologici. Ma verrà              
anche elaborata una vera teologia mariana che farà del Carmelo l’Ordine con la             
caratteristica mariana più accentuata. Attraverso l’apostolato dello scapolare l’Ordine         
evangelizzerà il popolo cristiano secondo una spiritualità mariaforme.  
Per quanto riguarda il profeta Elia, spontaneamente il luogo lo richiamava: il Carmelo è il               
luogo dove Elia sfida i profeti di Baal (cfr. 1 Re19).Il sito geografico si trova proprio presso                 
la fonte di Elia e la grotta di Eliseo. Inoltre tutta la letteratura monastica e patristica                
proponeva Elia come prototipo della vita monastica, poi succeduto da Eliseo. Finché il             
gruppo degli eremiti rimase isolato il riferimento a Elia rimase implicito. Quando l’Ordine si              
diffuse in Europea occorreva avere un “fondatore” da contrapporre per fama e antichità ai              

8 
 



fondatori degli latri Ordini. Così nacquero molte leggende e falsi documenti che facevano             
risalire l’Ordine del Carmelo a Elia. Per capire questo occorre tenere presente il contesto              
di crisi d’identità e sradicamento in cui si trovava l’Ordine nella seconda metà del 1200.  
In questo periodo di ricerca della propria identità emerge anche la necessità di una forma               
rituale propria. Solo nei primi decenni del 1300 i carmelitani arrivarono ad avere un              
“rituale” proprio, che evidenzia anche a livello teologico una specifica identità collettiva.            
L’Ordinale fu approvato nel 1312 al capitolo di Londra. Sappiamo che non è una semplice               
trasposizione dei riti e degli usi del Santo Sepolcro, è piuttosto un adattamento di tradizioni               
gerosolimitane e forme liturgiche franco-romane. In questo modo l’Ordine conservava una           
relazione significativa con la terra di origine, mentre prendeva atto che si erano sviluppati              
fattori nuovi: come l’elemento mariano. La crisi di identità viene così superata attraverso il              
riferimento a Maria, Elia e la liturgia. Si continua ad essere se stessi ma in una fedeltà non                  
ripetitiva, dinamica e aperta.  
 
I​L​ ​PROGETTO​ ​DI​ ​COMUNITÀ 
Si è sempre considerato il punto del n.8 il centro della Regola, sottolineando non tanto il                
contatto e il confronto con la Parola, quanto piuttosto lo stare in solitudine e il dedicarsi alla                 
preghiera. Ma la preghiera non è un pensare a qualcosa, fosse anche la Parola, ma è                
risposta, adorazione, invocazione e intercessione davanti a Dio che ci parla. Il n. 8 della               
Regola non è isolabile da tutta la parte centrale della Regola che propone lo stile della                
comunità di Gerusalemme e più alla radice l’esperienza delle’esodo-pasqua-parusia. La          
forza del n. 8 non è nello stare in solitudine, ma nello STARE CON LA PAROLA, è il                  
primato della Parola, che per sua intrinseco dinamismo fiorisce nella preghiera come            
risposta, nella comunione dei beni e di vita, nella memoria pasquale che è il vertice di tutto                 
quello che la Parola ha da dirci, nella comunione degli animi e nel ministero di               
riconciliazione. Bisogna approfondire il progetto comunitario della Regola, soprattutto oggi          
in cui si parla di una “spiritualità di comunione”, in cui la vita comune non è più solo la                   
“maxima poenitentia” ma chiamata a diventare santi “insieme”.  
Crescere in fraternità secondo la Regola comporta alcune esigenze. 
❖ Essere fondati e radicati nella ​Parola​: la fraternità non si basa sul buon senso, ma è                

plasmata dalla Parola assimilata, pregata, ascoltata, annunciata, vissuta, amata,         
celebrata (sono tutte espressioni della Regola). I carmelitani nella Chiesa          
dovrebbero essere gli uomini e le donne della Parola.  

❖ La comunità dovrebbe avere al vertice ​l’esperienza pasquale​; la Parola deve           
orientare verso il centro che è l’Eucarestia. La Parola annuncia il dono supremo del              
Figlio di Dio morto e risorto. Al Carmelo il cristocentrismo si connota chiaramente             
come partecipazione all’evento pasquale. Infatti abbiamo davanti una riunione di          
fraternità che quotidianamente celebra la pasqua, che settimanalmente si trova per           
verificare la fedeltà al progetto di “seguire Cristo con dedizione totale”, che anche             
nel loro digiuno hanno un calendario che evoca esplicitamente gli eventi pasquali.            
Inoltre la riconciliazione è posta subito dopo l’Eucarestia settimanale perché di essa            
è frutto e segno. La mortificazione, la sobrietà, l’espropriazione è comunione con            
l’agnello pasquale e via di maturazione dell’uomo che vive “in novità”. 

❖ Lo stile del ​servizio​: quando cioè ciascuno sa fari carico degli altri e del loro               
cammino, vigilando sulla fedeltà al progetto carismatico, credendo nella libertà          
generosa più che ai fanatismi legalistici. Il Priore è l’uomo dell’accoglienza e del             
dialogo, che accoglie il fratello nel suo bisogno e nella sua fragilità, ma che sa               
anche indicare un cammino di maturità comunitaria.  

❖ Una comunità pasquale si deve lasciare guidare dallo ​Spirito​: dono supremo della            
Pasqua del Signore. Due riferimenti decisivi sono il capitolo sulle armi spirituali e il              

9 
 



tema del discernimento. Le armi spirituali non sono prove di forza ascetica, ma doni              
spirituali con cui si conduce la battaglia fino a vincere nella fede. Questo è il senso                
di Ef. 6, 12-20. Il discernimento è un frutto dell’azione dello spirito e del suo aiuto                
perché la comunità distingua i segni di Dio dalle “insidias inimici”. La chiusura finale              
sembra che sproni gli eremiti a lasciarsi chiamare “in avanti” dallo Spirito che             
rinnova con i segni dei tempi e non solo attraverso le mozioni interiori.  

 
In sintesi: la fraternità al Carmelo si vive in una comunità che non massifica nè livella tutto                 
in nome di un’uguaglianza spersonalizzante; non è legalista ma molto duttile, eppure            
esigente su alcuni punti significativi (povertà e fedeltà alla propria cella, obbedienza e stile              
di servizio). Soprattutto non crede nelle restrizioni o nelle punizioni, ma piuttosto ha fiducia              
nella fedeltà generosa e nella lealtà del cuore. Ogni verifica grave è rimandata al Signore:               
in die iudicii​ ecc… E’ un richiamo per provocare al bene e non per terrorizzare. 
La Regola evoca il volto di una Chiesa pasquale, povera, fraterna, orante, di uomini fedeli               
perché liberi dentro, inserita nella tradizione e aperta a nuovi impulsi, con la nostalgia di               
Gerusalemme ma anche aperta alle genti come Paolo.  
 
A​POSTOLICITÀ​ ​IN​ ​SENSO​ ​PAOLINO 
Nel periodo in cui siamo nati, per apostolato non si intendeva tanto fare apostolato, ma               
vivere alla maniera degli apostoli: poveri, alla sequela di Cristo, fraterni ecc… Nella Regola              
si dice chiaramente di seguire l’esempio di Paolo con sicurezza (R17). Alberto accentua il              
suo ruolo di servitore del vangelo, uomo della Parola (profeta), apostolo anche nel lavoro              
manuale che non lo degradava, anzi gli dava maggiore autorità. Paolo ci può stimolare ad               
essere “aperti alle genti, cercando di stimare i grandi valori religiosi dei lontani, restando in               
una situazione di frontiera come lo erano i primi eremiti a contatto con gli “infideles”.               
Questo pure in una vita che non era itinerante o di missione ma puramente contemplativa.               
E’ importante anche rivalutare il lavoro manuale come una forma silenziosa di            
“apostolato”. 
 
U​OMINI​ ​CONVERTITI​ ​ALLA​ ​PACE 
Gli eremiti del Carmelo si trovano a vivere in un’epoca e in una terra tormentata dalla                
guerra. Alcuni di loro hanno probabilmente avuto esperienze militari. Pare anche che non             
tutti fossero dei “coraggiosi”: infatti nel 1238 quando ci furono pericoli di incursione dei              
mussulmani diversi frati non se la sentono e chiedono di tornare ai loro paesi di origine                
(Cipro, Sicilia, Provenza). Ma la prova di una cultura di pace può essere rintracciata nella               
stessa Regola. Come essa confronta e risolve i conflitti , le probabili tensioni, l’esperienza              
del peccatore; non con fanatismi e rigidità (tipiche di un regime militare) ma con il dialogo                
e con il rispetto. La loro vita deve essere dominata dalla Parola che annuncia la pace di                 
Dio e le loro armi sono spirituali (potenti nella fede), il nemico e avversario non è colui che                  
insidia la vita fisica, ma quella “in Cristo”. La salvezza è più volte ricordata come               
proveniente dalla grazia di Cristo, “l’unico che salva” (R 16). Il Vangelo del Regno si               
annuncia con una vita di pace e di silenzio (R 18). Rivivere oggi la Regola è credere nella                  
forza del dialogo che cerca la riconciliazione e crea unione.  
 
U​NA​ ​VIA​ “​SANCTA​ ​ET​ ​BONA​”: ​SILENZIO​, ​DIGIUNO​, ​LAVORO 
Forse è sintomatico che S. Alberto chiudendo il paragrafo sul lavoro (n.17) scriva: “Questa              
via è buona e santa: camminate in essa”. Questa frase evoca il movimento del              
pellegrinaggio. I nostri eremiti erano o pellegrini o crociati e dopo aver scelto l’eremitaggio              
sul Carmelo, probabilmente sono rimasti uomini in movimento, sebbene con forme e            
motivazioni nuove.  

10 
 



Inizialmente l’astinenza era rigorosa, sia nell’eremo che nei viaggi. L’eccezione          
all’astinenza è inserita nel 1247, al tempo della ​forma vitae tengono soltanto in             
considerazione il caso di frati infermi e deboli.  
Alla lettura appare forzato il collegamento tra il discorso del lavoro e quello del silenzio               
sulla base del testo paolino di 2 Tess. 3,7-12 che termina “ordiniamo di magiare il proprio                
pane lavorando in pace”. S. Agostino aveva già fatto uso di questo testo per i monaci, per                 
raccomandare il dovere del lavoro insieme alla preghiera, e così S. Benedetto. Alberto si              
sofferma sul testo per raccomandare soprattutto il silenzio, non senza un po’ di             
stiracchiatura. Nel silenzio, gli eremiti sono invitati ad avere una santa fissazione: “un             
pensiero santo ti custodirà” (n. 16); un pensare che dica il desiderio della conversione del               
cuore all’amore evangelico. Nei paragrafi sulla lotta spirituale si parla di tutte e tre le virtù                
teologali: la prima citata è la carità nel verbo “diligere”, ma il testo non la sottolinea con                 
enfasi. Soprattutto la incarna in una proposta concreta di vita, sicuramente anche per             
brevità. 
 
O​RIGINALITÀ​ ​DELLA​ R​EGOLA​ ​DEL​ C​ARMELO 
Quando si parla di Ordini religiosi vengono prese in considerazioni quattro grandi Regole:             
di S. Basilio, S. Benedetto, S. Agostino, S. Francesco. La Regola carmelitana pur non              
dipendendo da nessuna di queste non è inserita nel gruppo. Infatti per una serie di               
motivazioni non la si considera originale. Particolarmente presente è l’affermazione che           
dipenda dalla Regola di S. Basilio. Tale affermazione fece comodo all’Ordine quando            
cercava un po’ di stabilità attraverso le sue origini. Più probabile è la dipendenza dalla               
Regola di S. Agostino, dato che S. Alberto era canonico regolare: la tesi sembra avere               
qualche fondamento per il capitolo sulla povertà. Confrontandola la Regola con quella di             
S. Basilio si vede che sono molto diverse e quindi possiamo optare per l’originalità della               
nostra Regola. E’ vero che ci sono norme comuni ad altre Regole monastiche, ma non si                
può dire che S. Alberto abbia attinto a una fonte più che a un’altra. Resta invece                
importantissimo il riferimento alla Sacra Scrittura: è l’unica fonte legislativa citata alla            
lettera. Unica ispirazione probabile è Cassiamo per l’impostazione globale del testo: il            
proposito di vivere nell’ossequio di Cristo, cioè di ridurre all’obbedienza a Cristo tutte le              
proprie facoltà mediante una vita di ascesi. Ma si tratta solo di una ispirazione. In realtà                
tutto il testo è scritto in modo personale e frutto dell’esperienza di Alberto che organizza gli                
elementi della vita monastica intorno al ​propositum​.  
 
 
B​IBLIOGRAFIA 
B. SECONDIN, ​La Regola del Carmelo​, ed Quaderni di “presenza del Carmelo” Roma             
1982. 
ELIAS FREIDMAN, ​I primi carmelitani del monte Carmelo​, ed. OCD Roma 1987. 
R. GIRARDELLO (a cura di), ​Le origini e la Regola del Carmelo​, ed. OCD Roma 1989. 

11 
 


