
TEOLOGIA DELL’AMORE
Prospettive teologico-filosofiche in 
dialogo con il Carmelo

a cura di Christof Betschat  
e Maria Manuela Romano

Due millenni di cristianesimo non sono 
bastati per fare emergere pienamente il 
significato della rivelazione che «Dio è 
amore». In questo volume collettivo, un 
gruppo di giovani filosofi e teologi si inter-
roga su questo significato e sull’apporto 
della spiritualità carmelitana nelle sue fi-
gure, Teresa d’Avila, Giovanni della Cro-
ce, Teresa di Lisieux ed Edith Stein, alla 
teologia dell’amore contemporanea con 
la speranza di contribuire a una Weltan-
schauung cristiana.

Christof Betschart è carmelitano scalzo 
svizzero, preside (2020-23) e professore 
(dal 2013) di antropologia teologica nella 
Pontificia Facoltà Teologica Teresianum, 
Roma. È specialista del pensiero di Edith 
Stein con pubblicazioni in diverse lingue 
e ha recentemente pubblicato la sua tesi 
di abilitazione sull’immagine di Dio filiale 
nella «Biblioteca di Teologia contempora-
nea».
Maria Manuela Romano è monaca pro-
fessa del Carmelo di Lucca, collabora 
dal 2015 con la rivista Teresianum, studia 
presso la specializzazione di antropologia 
teologica della Pontificia Facoltà Teologi-
ca Teresianum.

C
hr

ist
of

 B
et

sc
ha

rt
  

M
ar

ia
 M

an
ue

la
 R

om
an

o 
(e

dd
.)

` ??,00 i.i.

Christof Betschart
Maria Manuela Romano (edd.)

prospettive teologico-
filosofiche in dialogo  

con il Carmelo

dorso 21 mm provv
TE

O
LO

G
IA

 D
EL

L’
A

M
O

R
E



5

INTRODUZIONE
di Maria Manuela Romano e Christof Betschart

Che cosa sarebbe la preghiera della Chiesa, 
se non la consegna dei grandi amanti a Dio che è l’Amore?1

1. NASCITA E PRESENTAZIONE DELLA RICERCA

Spesso le domande più semplici, le affermazioni date per scon-
tate, le esperienze più comuni, non sono approfondite o vengono ad-
dirittura rimosse, mentre non di rado nascondono verità essenziali, 
eventi originari, che così sfuggono alla comprensione e ancor più alle 
priorità date al vivere. Può accadere che l’ovvietà avvolga il mistero e 
un tema come quello dell’amore appaia banale, onnipresente in vari 
generi di letteratura e studi, comune ad ogni vissuto autenticamente 
umano, tanto da stancarci o renderci indifferenti qualora se ne conti-
nui a parlare. Ma la domanda «cos’è l’amore?», l’affermazione «Dio è 
amore» (1 Gv 4, 8.16), il dare un nome a cosa stiamo provando quan-
do amiamo, sono davvero qualcosa di ovvio? Teresa di Gesù Bambi-
no, dottore dell’amore, assicura con la certezza data dall’esperienza 
personale, che l’amore non è compreso sulla terra2, nonostante la sua 
centralità, il suo radicare e illuminare tutto. Prima, insieme e dopo 
di lei altri santi, pensatori e teologi si sono accorti del grave errore di 
prospettiva, prodotto dalla mancanza di una tensione verso la piena 

1 E. STEIN, La preghiera della Chiesa, in Nel castello dell’anima. Pagine spirituali, 
Edizioni OCD, Roma 2004, p. 355; Edith Stein Gesamtausgabe (=ESGA) 19, p. 55.

2 Cf. Procès de béati"cation et canonisation de S. Thérèse de l’Enfant-Jésus et de 
la Sainte-Face. II. Procès apostolique, Roma 1976, p. 173: «Quando madre Maria di 
Gonzaga le domandò di completare il manoscritto della sua vita, mi disse: “Parlerò 
della carità fraterna, oh! ci tengo perché ho ricevuto delle illuminazioni troppo grandi 
a questo proposito, non voglio serbarle per me sola; vi assicuro che la carità non è 
compresa sulla terra e tuttavia è la virtù principale”».



6

Maria Manuela Romano e Christof Betschart

intelligenza di questo grande mistero (cf. Ef 3, 14-21), cuore dimenti-
cato o nascosto del cristianesimo e della sua teologia. Hanno tentato 
di porvi rimedio con la loro vita, con i loro studi e i loro scritti, ma ci 
sembra che non siano stati così ascoltati nella ri"essione sistematica 
che forse ha preferito altre categorie del pensiero umano, alla modali-
tà dell’azione amorevole con cui Dio si rivela.

Questa e altre urgenze hanno mosso un gruppo di giovani ricer-
catori e ricercatrici, legati alla Ponti#cia Facoltà Teologica Teresia-
num, a creare uno spazio di ricerca comune e di dialogo sul tema, 
semplice e nello stesso tempo complesso, dell’amore. È convinzione 
ed esperienza di ciascuno che tale realtà sia comunque fondante ogni 
nostro domandare, volere, comprendere e operare. Non poteva per-
ciò essere scelta una modalità diversa da quella del ri"ettere insieme, 
già scritta nel DNA del Carmelo. Nati, infatti, dall’intuizione di un 
piccolo gruppo di donne, religiose e non, af#ancato da religiosi, let-
terati e laici, i #gli e le #glie di Teresa di Gesù credono che le idee 
innovatrici scaturiscano dalla condivisione e dalla cooperazione, dal 
confronto dei vissuti e dei percorsi personali. La ricerca della verità 
cresce infatti solo polifonicamente e sinfonicamente, componendo a 
livello dell’amicizia in Cristo le tensioni della diversità, così feconde 
per il pensiero. In questo modo appunto teoria e prassi, scienza ed 
esperienza, poli che l’amore necessariamente scopre in sé, si compe-
netrano e si sviluppano mutuamente, nell’esercizio arricchente e fati-
coso del dialogo. È ancora il nostro dottore del Dio Amore, Teresa di 
Gesù Bambino, intenta a #ssare sulla carta le sue scoperte sul tema, 
a richiamarci sul rischio di scrivere sulla carità senza viverla (cf. Ms  
C 17r°). Felice poi la coincidenza temporale, metodologica e tematica 
con il sinodo della Chiesa sulla sinodalità: non possiamo che leggere il 
nostro percorso come un segno dei tempi! 

Tale progetto di ricerca nasce quindi in vista di un pensiero con-
diviso e di una prospettiva teologica che scaturisca dall’insegnamento 
delle #gure carmelitane, lo comprenda nel contesto attuale e ne im-
magini gli sviluppi. Connesso al rinnovamento della licenza canonica 
in antropologia teologica del Teresianum, ha preso avvio nel 2021 
con incontri telematici tra ricercatori e ricercatrici di questa Facoltà 
Ponti#cia, ma anche dell’Università Cattolica di Lione in Francia, 
dell’Istituto Sophia di Loppiano e della Facoltà Teologica di Sicilia, 
insieme al già Preposito Generale dell’Ordine dei Carmelitani scal-



7

Introduzione

zi e a una monaca carmelitana. Successivamente il gruppo ha dato 
vita a un seminario di ricerca sul tema della teologia dell’amore nella 
prospettiva del dialogo tra #loso#a, teologia e #gure carmelitane. Il 
volume collettivo che qui presentiamo è frutto di questo cammino e 
di quello successivo scandito da suggerimenti, review reciproche, de-
cisioni condivise, coordinate dai curatori. La nostra esperienza inol-
tre è stata gioiosamente accolta e incoraggiata anche dai superiori 
dell’Ordine, dai confratelli e dalle consorelle carmelitani, presenti al 
seminario sulla vita intellettuale nel Carmelo, tenutosi a Roma nell’e-
state del 2022.

La questione dell’amore, infatti, appare come una delle più im-
portanti nell’avvicinare l’essere umano in riferimento alla sua espe-
rienza vissuta e alla sua dinamicità teleologica a partire da e verso 
il mistero di Dio Amore: amore riversato nel cuore umano e inteso 
dagli autori carmelitani come progressiva assimilazione all’amore di-
vino. Viene da loro descritto in termini dinamici con l’uso delle me-
tafore della #liazione, del matrimonio e dell’amicizia, mostrandone 
le conseguenze ecclesiali e #lantropiche. Allo stesso tempo, proprio 
l’onnipresenza dell’amore negli scritti carmelitani rende più dif#cile 
l’approfondimento di questo tema.

Per questo motivo, risulta necessario il dialogo con alcuni autori 
del XX secolo, impegnati a rielaborare il tema dell’amore partendo 
dalla Scrittura e rivisitando la tradizione #loso#ca e teologica.

2. LA PROSPETTIVA

Ognuno dei diversi contributi di questo volume, in dialogo con 
gli altri, tratta di un particolare modo di considerare l’affermazione 
«Dio è amore» (1 Gv 4, 8.16), come fondante l’esperienza di fede, al 
punto da porre le basi per una rilettura di tutto il sistema teologico 
che non opponga il dato ontologico e quello relazionale, l’orizzonte 
scienti#co e quello esperienziale, e si sviluppi coerentemente a partire 
dal mistero del loro incontro nel Cristo uomo-Dio. Del resto tutto il 
programmatico capitolo quarto della Prima lettera di Giovanni non è 
che il rincorrersi, in una sorta di circolo ermeneutico, di conoscenza 
ontica e vitale. Non si può avvicinare l’essenza dell’amore se in qual-
che modo non si vive già in esso e viceversa: «chiunque ama è stato 

Manuela Romano
manca testo



10

Maria Manuela Romano e Christof Betschart

praecognitum conosce un’importante eccezione: quella dell’amore che 
precede ogni possibile conoscenza. Il riferimento è al dono che Dio ci 
fa del suo amore, riversato nei nostri cuori (Rm 5, 5), e il percorso è 
verso il primato dell’esperienza dell’amore sulla sua conoscenza rifles-
sa, della vita teologale sulla sua elaborazione teologica.

Nelle sue tappe, filosofica e teologica, il lavoro di questo gruppo 
di ricerca desidera approdare al tentativo di una nuova comprensione 
dell’amore alla luce dell’esperienza mistica, e vorrebbe contribuire al 
rinnovamento delle categorie, dei concetti e del linguaggio teologico, 
in grado di comunicare oggi la bellezza e la forza di attrazione del 
messaggio autenticamente evangelico. Una avveduta teologia dell’a-
more inoltre potrebbe collocare in modo adeguato, nella riscoperta 
del suo fondamento epistemico, il rapporto tra éros e agápe, al centro 
di rinnovato interesse, suscitato anche dall’enciclica Deus caritas est. 

Il dialogo con i santi carmelitani si propone di suggerire alcuni 
elementi per un metodo teologico rivitalizzato dall’esperienza qualifi-
cata dall’incontro nell’amore. Una teologia esperienziale, come quel-
la dei mistici, che mantenga in tensione il lato psicologico-affettivo e 
quello logico-conoscitivo e non si privi di una fondamentale e decisiva 
dimensione della verità: quella dell’esperienza vissuta, della mediazio-
ne della vita. La verità di Gesù infatti è tale da dover essere condivisa 
vitalmente per poter essere compresa intellettualmente.

3. Visione d’insieme

Il percorso di riflessione seguito dal nostro gruppo di ricerca ri-
specchia fin dall’inizio la complessità del tema scelto e anche la diffi-
cile determinazione di un mistero che sfugge alla presa concettuale e 
di cui è arduo sondare le profondità. Ferme restando le convinzioni 
sopra esposte, come definire l’oggetto della nostra ricerca? L’inizia-
le «metafisica dell’amore»10 che intendeva inoltrarsi nel paradosso 
dell’essere come amore, ha lasciato il posto alla «ontologia dell’amo-
re», per approdare alla «teologia dell’amore», riportata appunto nel 
titolo del volume. Oltre alla problematizzazione cui sono stati sotto-

10  W. Kasper, Cristologia e antropologia, in Id., Teologia e Chiesa, BTC 60, 
Queriniana, Brescia 1989, pp. 202-225: 224.



12

Maria Manuela Romano e Christof Betschart

alterità e di vicinanza, di invisibilità e di presenza, nella cui tensione 
amorosa, e pertanto non dialettica, ma dialogica, tutta la realtà tro-
va senso e fondamento»13. Come possibilità umana di accedere alla 
realtà di Dio, l’amore per Teresa di Gesù Bambino, è disponibilità a 
lasciare trasformare da Dio la nullità della propria vita nella pienezza 
dell’amore.

Prima parte: dalla "loso"a alla teologia dell’amore

Nel percorso la precedenza va data alla ricerca fenomenologica, 
come interrogazione discreta della realtà volta a descrivere le ope-
razioni dell’interiorità e quindi anche del fenomeno dell’amare, nei 
modi della loro evidenza e della loro trascendenza. Ciò permette di 
scoprire il legame originario tra amore ed essere nella manifestazione 
dell’essere come amore, quindi i risvolti ontologici dell’amore, che 
rafforzano una prospettiva dinamica e relazionale dell’ontologia. A 
questo punto il passo dall’ontologia trinitaria a una visione teologica 
dell’amore come radice e meta della vita cristiana, si fa breve. Per 
questo motivo nella prima parte abbiamo voluto inserire il contribu-
to di Valentina Gaudiano, Amare l’Essere che è amore. Una lettura 
fenomenologica della dinamica dell’amare, che evidenzia come dalla 
fenomenologia dell’amore di von Hildebrand emerga un concetto di 
essere ampliato, e lo approfondisce mediante l’ontologia trinitaria di 
Hemmerle: l’amore si dilata nella sua relazione con l’essere e ne diven-
ta un’espressione. La comprensione dell’essere come amore richiede 
un’adesione esistenziale ed è per questo che l’apporto della mistica, 
quale quello di Stein e Walther, diventa illuminante. 

Il passaggio alla teologia è lasciato al saggio di Lukasz Strzyz- 
Steinert, Ripensare il cristianesimo come amore in Erich Przy wara; il 
#losofo e teologo tedesco, infatti, si muove al con#ne tra i due mondi 
e cerca nella relazione tra il #nito e l’assoluto ciò che lega #loso#a e 
teologia. Tale relazione è appunto l’amore che unisce uomo e Dio, 
un amore pensato cristologicamente e vagliato al fuoco dell’analogia 
e della notte, per smascherarne ogni idolatria e naturalizzazione, nel 
confronto privilegiato con la mistica carmelitana.

13 Ibid., p. 35.



13

Introduzione

Seconda parte: l’antropologia biblica e teologica  
arricchita dalla teologia dell’amore

Siamo già più volte ritornati sulla convinzione che l’amore non 
costituisca ancora il perno della ri"essione teologica, ma tale serio 
spostamento ha conseguenze ancora più decisive nell’ambito dell’an-
tropologia teologica: «l’amore – e Dio stesso in quanto Amore –, non 
sono stati considerati argomenti fondanti per l’antropologia. Parten-
do dall’amore, l’antropologia non è più la disciplina che indaga solo 
sull’uomo, ma sulla crescita del rapporto uomo-Dio, sulla storia, le 
modalità e le dif#coltà di questo rapporto»14. La seconda parte del 
nostro volume vorrebbe presentare elementi utili a colmare alcune tra 
le carenze riscontrate in questo ambito.

Luca Bassetti, nel suo saggio, Per un’antropologia biblica dell’a-
more, offre chiavi innovative per un’interpretazione delle categorie 
antropologiche bibliche, invitando a cogliere le sintonie che esse pre-
sentano con il recente pensiero #loso#co e teologico sul fenomeno 
agapico: esso si accende negli affetti e si riscalda nelle viscere, si dif-
fonde nel dono, nel voler bene che fa essere, e si contrae nella luce 
oscura di un’intuizione puntuale, nascosta ai sapienti, ma rivelata ai 
piccoli.

Adrian Attard, ammonendo sui rischi dell’antropocentrismo e 
del cristomonismo, entrambi riduttivi, invita, con il suo contributo, 
L’ontologia dell’amore: principio fondante della complementarità tra 
cristologia e antropologia, a considerare un nuovo approccio all’an-
tropologia teologica: la terza via di un’ontologia dell’amore reciproco 
e interpersonale, fondata sull’essere e sulla persona #liale di Cristo, 
per scoprire la vera identità dell’uomo. Ciò consentirà a cristologia e 
antropologia di comprendersi e richiamarsi mutuamente.

Christof Betschart affronta un altro tema, centrale per l’antropo-
logia teologica, secondo la prospettiva della nostra ricerca: L’imago 
Dei alla luce dell’amore di Cristo. L’essere e diventare a immagine di 
Cristo vengono ricompresi come essere a immagine dell’amore di Cri-
sto nella sua forma #liale, fraterna, sponsale e amicale. Con l’aiuto 
del pensiero di Edith Stein sull’interiorità umana viene proposta una 

14 M. TENACE, Dire l’uomo. Dall’immagine di Dio alla somiglianza, Lipa Edizio-
ni, Roma 2020, p. 48.



14

Maria Manuela Romano e Christof Betschart

strada per la trasformazione dell’uomo a immagine dell’amore di Cri-
sto: nell’amare, che coinvolge interamente la persona, viene accolto 
l’amato nel proprio spazio interiore, perciò il suo amore, nell’ambito 
della reciprocità, diventa quello dell’amante.

Maria Manuela Romano, nel tentativo di rileggere teologicamen-
te la centralità dell’amore in Teresa d’Avila, confronta il suo percorso 
catalogico che la porta ad amare in Deo tutte le cose, con il pensiero 
di Agostino e Scheler. Nel contributo, Dall’amore di Dio per ripensare 
l’uomo: Agostino, Teresa d’Avila e Max Scheler, vengono proposti al-
cuni elementi per comprendere l’esperienza dell’amore divino come 
precedente e fondante la conoscenza della verità e la scelta del bene: 
ogni percorso antropo-teologico dovrebbe quindi muovere dall’amo-
re divino, dall’annuncio del Dio che è Amore (cf. 1 Gv 4, 16) e tale si 
comunica agli uomini.

Terza parte: i dottori del Carmelo pensano l’amore

È impensabile non costatare come i dottori del Carmelo abbiano 
vissuto, elaborato e comunicato un insegnamento che nasce, si con-
centra e sfocia nell’amore. La loro seppure non sistematica antropo-
logia cristiana, esplicita la via dell’uomo verso la sua pienezza, verso 
la trasformazione nell’amore. Altrettanto manifesta è tuttavia anche 
la lotta che hanno dovuto combattere con se stessi e con i loro con-
dizionamenti culturali e teologici, per pensare l’amore umano-divino, 
anche nelle sue espressioni sensibili. Un indice di questa fatica è ri-
portato in diversi contributi di questo volume: il legame tra l’esperien-
za della notte e quella dell’amore, nella loro paradossale e misteriosa 
compenetrazione e mutuo illuminarsi.

Iacopo Iadarola, con il suo I quattro amori e i tre amori. C.S. Lewis 
e Teresa d’Avila al cimento, mostra, testi alla mano, la tensione che ac-
comuna Lewis e Teresa, tra il desiderio di affermare un amore puro e 
perfetto, e la resistenza a eliminare la sensibilità e il bisogno, ovvero la 
componente affettiva imprescindibile all’amare, in nome di un ideale 
spiritualista.

Iain Matthew compie un lavoro di scavo nella de#nizione tom-
masiana dell’amore come trasformazione, accostandola all’esperienza 
mistica di Giovanni della Croce, nel suo saggio, Diventare te, rima-



15

Introduzione

nendo me stesso. Ne conclude felicemente che l’analisi concettuale 
rimane inadeguata rispetto al mistero della trasformazione dell’amata 
nell’amato e viceversa, mentre l’esperienza conosce, in una nuova e 
inaudita meta!sica, un amore nel quale l’altro diventa me, senza che 
io cessi di essere me stesso. La trasformazione d’amore, per Giovanni 
della Croce, avviene infatti nella notte, cifra di ciò che non può essere 
derivato da categorie prestabilite né da operazioni umanamente fami-
liari, ma rimane evento donato. È quanto anche Benedetto XVI affer-
ma facendo eco a san Paolo: la divinizzazione è un salto di qualità, un 
cambiamento del soggetto, signi!ca diventare Cristo, senza smettere 
di essere se stessi.

Robert Cheaib riprende il tema della notte, questa volta dall’espe-
rienza di santa Teresa di Gesù Bambino, nel suo contributo La notte 
della fede come nota d’amore. Quella vissuta dalla carmelitana di Li-
sieux non è una semi-notte, come afferma von Balthasar, rispetto alla 
sua lettura dell’accezione sanjuanista di notte, ma la chiave interpreta-
tiva di questa esperienza risiede nel fulcro della sua “via” nuova e nel 
cambiamento paradigmatico che essa istituisce: la “scoperta” dell’a-
more. Il senso della notte in Teresa di Gesù Bambino scaturisce dal 
suo scoprirsi e volere essere l’amore nel cuore della Chiesa, un amore 
che è oblio di sé e donazione totale senza ritorno a Dio e agli altri.

4. RINGRAZIAMENTI

Se pensare l’amore come ragione della vita e sua pienezza eterna 
è diventato dif!cile, la gratitudine per i doni ricevuti lo rende più con-
creto e spontaneo. Per questo, anzitutto ai membri del nostro gruppo 
di ricerca che hanno dato vita a questa bella esperienza di amicizia, di 
intreccio dialogante, di studio insieme, vanno i nostri ringraziamenti 
per aver creduto a questo cammino e aver speso il loro tempo e le loro 
competenze nel percorrerlo: speriamo vivamente che possa continua-
re! Siamo grati a Piero Coda per aver accolto con !ducia la nostra ri-
cerca nella sua collana «Teologia» e a Luca Gentile con la sua equipe, 
per il competente servizio editoriale.


